
 1 

Lietuvos Kultūros tyrimų institutas 
 

UDK 21 
Ju56 

 
 

Stanislovas Juknevičius 

 

 

 

Pasąmonė ir religija 
 

Monografija 
 
 
 

(Sutrumpintas variantas) 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
ISBN 978-9955-868-34-7 
 

 
Vilnius, 2011 

 
 
 



 2 

                                                       
Turinys 
 
Pratarmė           3 
 
Pirma dalis. PSICHOLOGINĖS RELIGIJOS TYRIMO PRIELAIDOS 
 
Pirmas skyrius.Sąmonės kaleidoskopas: pagrindiniai psichologiniai žmonių tipai  5 

                                                                                                                                                 
Antras skyrius. Tamsioji psichikos pusė: pasąmonė ir jos gyventojai   11 

                              
Trečias skyrius. Išrinktieji pasmerktieji: atvirumas pasąmonei ir jo raiškos ypatybės 27 

      
Antra dalis. PAGRINDINĖS RELIGIJOS FUNKCIJOS 
 
Ketvirtas skyrius. Tobulumo ilgesys: psichoterapinė religijos funkcija   34 
      
Penktas skyrius. Atsakomybės filosofija: moralinė religijos funkcija   46 
 
 Šeštas skyrius. Tikėtini mitai: pasaulėžiūrinė religijos funkcija    55 
 
Septintas skyrius. Esat dievai: ontologinė religijos funkcija     67 
 
Trečia dalis. SEKULIARIZACIJA IR JOS PASEKMĖS DABARTINEI  
                    VAKARŲ KULTŪRAI 
 
 Aštuntas skyrius. Apokalipsės atšvaitai: Vakarų kultūros raidos tendencijos  

                          ir bruožai         85 
 

Devintas skyrius: Protaujantys gyvūnai: moraliniai sekuliarizacijos padariniai  99 
 
 Dešimtas skyrius. Dievų kova: Vakarai prieš islamą      111 
    .                                               
                                                           
Pabaiga           125 



 3 

Pratarmė 
 
Kiekvienas žmogus anksčiau ar vėliau bando suvokti save reiškinių ir įvykių sraute, stengiasi atrasti 
savo vietą pasaulyje, visuomenėje, būtyje.  Dar XII a. Omaro Chajamo suformuluoti  klausimai: „Iš 
kur atėjom mes? Ir kur mus kelias veda?“– aktualūs visiems laikams ir visoms tautoms. Tradiciškai 
atsakymus į šiuos klausimus pateikdavo religija. Ji sukurdavo idealų būties modelį, į kurį 
įkomponuodavo ir atskirų žmonių gyvenimus, ir tautų, regionų, žmonijos istoriją. Silpstant 
religingumui, žmogaus gyvenimas vis dažniau paliekamas savieigai. Kai kurie mąstytojai atsisako 
svarstyti esmingiausius gyvenimo klausimus, skelbia juos jau atgyvenusios savo amžių metafizikos 
dalimi, kiti pateikia į šiuos klausimus tokius atsakymus, kad bent menkiausių moralinių dvasinių 
aspiracijų turinčiam žmogui kvapą gniaužia. Kokie religijos bruožai turi išliekamąją vertę, padeda 
ar bent jau gali pagelbėti žmogui susiorientuoti sudėtinguose ir nevienareikšmiuose dabarties 
pasaulyje vykstančiuose procesuose? Tai – pagrindinė knygoje sprendžiama problema. 
 
Religijos samprata pirmiausia priklauso nuo ją tyrinėjančio mokslo specifikos. Šioje knygoje 
religija daugiausiai analizuojama archetipinės psichologijos aspektu. Archetipinė psichologija – 
mokslinė disciplina, nagrinėjanti kolektyvinės pasąmonės kilmę, struktūrą, raidos dėsningumus. 
Kadangi didžiausias indėlis tyrinėjant kolektyvinę pasąmonę priskiriamas Carlui Gustavui Jungui, 
archetipinę psichologiją galima traktuoti kaip tam tikrų šio mąstytojo idėjų plėtotę ir tęsinį. Tačiau 
skirtingai nuo Jungo, daugiausiai dėmesio skyrusio psichoterapijai, archetipinės psichologijos 
atstovai nagrinėja kolektyvinių vaizdinių kilmę ir raidą pačiose įvairiausiose, dažniausiai su 
psichopatologija ir psichoterapija nusisijusiose ar labai mažai susijusiose srityse. Amerikiečių 
mokslininko Jameso Hillmano teigimu, terminas „archetipas“ priklauso visai kultūrai, visoms 
žmogiškos veiklos sritims, todėl archetipinę psichologiją galima traktuoti kaip kultūrinį sąjūdį, 
kurio vienas uždavinių yra tradicinės religinės problematikos interpretacija naudojant kolektyvinės 
pasąmonės tyrimui taikomas sąvokas. Be Hillmano, svarų indėlį  archetipinėje psichologijos raidoje 
paliko Henri Corbinas, Robertas Avensas, Tomas Cheetmanas. Lietuvoje psichologiniai ir 
kultūrologiniai kolektyvinės pasąmonės aspektai nagrinėti Audriaus Beinoriaus, Gražinos Gudaitės, 
Algio Uždavinio darbuose. Šioje knygoje daugiausia dėmesio skiriama pasaulėžiūriniams 
archetipinės psichologijos aspektams. Joje išskiriamos pagrindinės religijos funkcijos ir 
analizuojamos jų sklaidos ypatybės ir  individo gyvenime,  ir visuomenės raidoje.  
 
Svarbų vaidmenį suvokiant ir vertinant įvairius religijos aspektus vaidina psichologinės individo 
charakteristikos. Akivaizdu, kad viską protu linkęs pasverti žmogus skeptiškai žiūrės į tikėjimo 
pretenzijas pasaulėžiūros srityje, o juslinius malonumus vertinančiai asmenybei visos šnekos apie 
gyvenimo prasmę ar moralinio tobulėjimo būtinybę  sukels tik šypseną ar juoką Be to, kas nors gali 
nugyventi visą gyvenimą nepatyręs nė menkiausio pasąmonės dvelksmo, o kam nors  pasąmonės 
egzistavimas toks pat akivaizdus, ar net akivaizdesnis nei sąmonės. Kaip supranta ir vertina religiją 
skirtingų psichologinių tipų žmonės? Kokia yra individualios ir kolektyvinės pasąmonės struktūra? 
Kas yra atvirumas pasąmonei ir kokios jo raiškos ypatybės? Šių klausimų svarstymas ir sudaro 
pirmos, įvadinės knygos dalies turinį.  
 
Psichinė sveikata – būtina bet kokių žmogaus aspiracijų realizavimo sąlyga. Svarbų vaidmenį 
siekiant ir žmogaus, ir visuomenės sveikatos visais laikais vaidino religija. Neatsitiktinai viename  
darbe Jungas religiją vadina universalia terapine sistema. Jei individuali psichoterapija siekia padėti 
žmogui spręsti jo asmeninės patirties sukeltas problemas,  religija traktuoja žmogų kaip tam tam 
tikro socialino-dvasinio-ontologinio derinio dalį. Įvairios religinės filosofinės sistemos šį derinį 
įvardijo įvairiai: senovės graikai – Antropos, indai – Puruša, kinai – Pan-ku, kai kurie arabų mistikai 
– Tobulas Žmogus. Bendriausia prasme šį derinį galima pavadinti Transcendentiniu Žmogumi. 
Atsakomybė už šio Žmogaus likimą – būtina religinės moralės prielaida. Religinė mitologija, savo 



 4 

ruožtu, piešia konkrečius istoriškai kultūriškai determinuotus jo paveikslus. Transcendentinio 
Žmogaus buveinė – objektyvi vaizduotė, tikėjimas – pagrindinė objektyvios vaizduotės turinius 
saistanti ir palaikanti jėga. Šie ir kiti iš jų išplaukiantys teiginiai plėtojami antroje knygos dalyje.  
 
Žmogaus gyvenimas – nuolatinis dialogas tarp sąmonės ir pasąmonės, nuolatinės ir nenuilstamos 
sąmonės pastangos įvardyti, struktūruoti ir paaiškinti įvairias iš pasąmonės kylančias jėgas. Religija 
– specifinė pasąmonės turinių organizavimo, palaikymo, nukenksminimo arba skatinimo forma. Jos 
specifika ta, kad ji siekia aprėpti visus pasąmonės turinius ir nukreipti joje vykstančius procesus 
palankiausia žmogui linkme. Religijos vaidmeniui visuomenėje silpnėjant, stiprėja psichinis 
disbalansas, kas anksčiau ar vėliau išsilieja į rimtas socialines bei psichines problemas. Kai kurie šio 
proceso aspektai nagrinėjami trečioje knygos dalyje.  
  
Svarbus dabarties visuomenės raidos bruožas – globalizacija. Stiprėjant globalizacijai, šimtmečiais, 
o neretai ir tūkstantmečiais buvę religiškai homogeniški regionai tampa heteronogeniški. Įvairiausi, 
tradicinių religijų požiūriu keisčiausi ir net nepriimtiniausi tikėjimai prasiskverbia į tolimiausius 
planetos kampelius, aktyviai propaguoja savo idėjas, vertybes, gyvenimo būdą. Kai kurie tradicinio 
mąstymo žmonės į šiuos procesus reaguoja gana skausmingai ir visokeriopai stengiasi jiems 
pasipriešinti, tačiau tokių skaičius nuolatos mažėja.  Tolerantiškumas – kitas svarbus laikotarpio 
bruožas. Užuot galvojęs ir sakęs „tiesa tik mūsų“, dabarties žmogus vis dažniau priverstas sakyti 
„tiesa ir mūsų“. Religinės pasaulėžiūros ypatybės globalizacijos sąlygomis nagrinėjamos ketvirtoje 
baigiamojoje knygos dalyje. Pirmame šios dalies skyriuje daugiausiai dėmesio skiriama 
universalios religijos problemai Vivekanandos filosofijoje, antroje nagrinėjami istoriniai, 
psichologiniai, ideologiniai konflikto tarp Vakarų ir islamo aspektai.  
 
Įvairi archetipinės psichologijos problematika suponavo platų tyrimo metodų spektrą. Corbino 
teigimu, archetipinės psichologijos metodas yra imagitatyvinis, o dėstymas turi būti poetinis ir 
ritorinis, nebūtinai loginis. Tokios pozicijos laikomasi ir šioje knygoje. Galbūt joje taikomas 
medžiagos pateikimo būdas ne visada patenkins griežto akademinio stiliaus gerbėjus, bet, tikiuosi, 
susilauks vaizduotės vaidmenį mokslinėje kūryboje suvokiančių  asmenų supratimo ir pritarimo.  
 
Norėčiau padėkoti visiems, perskaičiusiems knygos rankraštį ir pateikusiems vertingų patarimų, 
pirmiausia – Audriui Beinoriui, Arvydui Liepuoniui, Nagliui Kardeliui ir Ritai Repšienei. Knyga 
nebūtų pasiekusi skaitytojo be darnaus ir kūrybingo Lietuvos kultūros tyrimų instituto Leidybos 
skyriaus, vadovaujamo Adomo Matuliausko, darbo. Negaliu taip pat nepaminėti mano profesinę 
veiklą gaubusios, supratimą bei paramą skleidusios šeimos. Visiems nuoširdžiai tariu ačiū.     
 
 
Autorius  
 
 
 
 
 
 
 



 5 

PIRMA DALIS. PSICHOLOGINĖS RELIGIJOS TYRIMO PRIELAIDOS 
 
Pirmas skyrius.Sąmonės kaleidoskopas: pagrindiniai psichologiniai žmonių tipai 
 
Vienas Fiodoro Dostojevskio herojus savo požiūrį į ateistus ir tokio pobūdžio literatūrą apibūdina 
taip: „Kiek aš besusitikdavau su netikinčiais ir kiek beskaičiau tokių knygų, man vis rodėsi, kad 
kalba jie ir rašo visai ne apie tai, nors ir atrodo, kad apie tai“1. Kodėl religingiems žmonėms atrodo, 
kad ateistai nesupranta svarstomų klausimų esmės ir prasmės, ir atvirkščiai – tikinčiųjų 
sprendžiamos problemos dažniausiai nejaudina ateistiškai užsiangažavusių žmonių? Nuo ko 
priklauso, kad vieniems religija – gyvenimo prasmė, kiti žiūri į ją palankiai, treti – įtariai, o 
ketvirtiems bet kokios kalbos apie Dievą, moralinį atpildą ar pomirtinį gyvenimą atrodo 
bereikalingos ir nuobodžios? 
Praktiškai niekam nekelia abejonių, kad religingumas priklauso nuo socialinių sąlygų: religingose 
visuomenėse dauguma žmonių – tikintys, ateistinėse – bedieviai. Tačiau negalima neigti ir to fakto, 
kad ateistų pasitaiko ir labai religingose, o religingų žmonių – ateistiškose visuomenėse ar šeimose. 
Vadinasi, religingumui įtakos turi, o neretai ir lemia psichologinės žmonių ypatybės. Psichologinių 
determinantų svarbą religingumui  ir analizuosime šiame skyriuje.  
 
Mokslinėje literatūroje religijos psichologijos problemos nuodugniau pradėtos tyrinėti 
dvidešimtame amžiuje. Pirmiausia minėtinas klasikiniu tapęs Williamo James’o darbas „Religinio 
patyrimo įvairovė”2. Ypač didelis psichologinių religijos aspektų tyrinėjimo indėlis priklauso 
Jungui, kurio  idėjomis daugiausia ir remsimės šiame skyriuje. Lietuvoje apie psichologinius tipus 
rašė G. Gudaitė3. Tačiau religingumo ir psichologinių tipų ryšys ir Lietuvos,  ir užsienio mokslinėje 
praktiškai liko nenagrinėtas. Būtent šios problemos analizei skyriuje skiriama daugiausiai dėmesio. 
 
Jungas išskyrė keturias pagrindines psichines žmogaus funkcijas – jutimus, protą, jausmus ir 
intuiciją. Akivaizdu, kad skirtingų žmonių jos išvystytos labai skirtingai. Priklausomai nuo to, kokia 
funkcija dominuoja, galima kalbėti apie keturis žmonių tipus: jutiminį, racionalų, jausminį ir 
intuityvų. Be to,  vienų žmonių didesnė psichinės energijos dalis nukreipta į vidų, į savęs pažinimą 
ir analizę,  kitų – į vadinamą išorinį pasaulį. Pirmo tipo individus Jungas pavadino introvertais, 
antro – ekstravertais4. Taigi galima kalbėti apie aštuonis pagrindinius psichologinius žmonių tipus: 
jutiminius introvertus, jutiminius ekstravertus, racionalius introvertus, racionalius ekstravertus ir 
taip toliau. Kas būdinga kiekvienam iš šiu tipų ir koks jų atstovų požiūris į religiją? Tai – 
pagrindinė skyriuje svarstoma problema. Pagrindinę jame grindžiamą idėją trumpai galima 
suformuluoti taip. Žmogaus požiūris į religiją didele dalimi priklauso nuo to, kokiam 
psichologiniam tipui jis priklauso. Religingiausi yra intuityvaus, nereligingiausi – jutiminio tipo 
žmonės. Racionalaus tipo individai dažniau linkę į ateizmą, jausminio – į religingumą.  
 
Jutiminis tipas  
 
Jutiminiam tipui priklauso žmonės, kurių gyvenime pagrindinį vaidmenį vaidina juslės. Jie linkę 
tikėti tik tuo, ką galimą pamatyti, išgirsti, pačiupinėti. Kadangi juslės tarsi savaime nukreiptos į 
išorinį pasaulį, dauguma šiam tipui priklausančių žmonių yra ekstravertai. Tačiau egzistuoja ir 

 
1 Dostojevskis F. Idiotas. Vilnius: Vaga, 1971. P.286. 
2 James W. The Varieties of Religious Experience: A Study in Human Nature. 1902. 
3 Gudaitė G. Įvadas į analitinę psichologiją. Vilnius: Vilniaus universiteto leidykla, 2002. P. 56–61. 
4 Jung C. G. Psichologiniai tipai (iš vokiečių kalbos vertė Zigmas Ardickas, Austėja Merkevičiūtė, Giedrė Sodeikienė. 
Margi raštai, 2013. Žiūrėk taip pat Psichologinių tipų klausimu; Psichologiniai tipai. Kn. Andrijauskas A. ir Rybelis A. 
(sudarytojai). Jung C. G. Psichoanalizė ir filosofija. Vilnius: Pradai, 1999. P. 105–136.  



 6 

jutiminiai introvertai. Dažniausiai – tai modernistinių krypčių dailininkai, matantys, ar suvokiantys 
pasaulį kitaip, negu daugelis  žmonių. 
Sąlyginai galima išskirti dvi jutiminių ekstravertų grupes – buitinius ir estetinius. Buitiniai 
jutimingieji  kenčia kasdieninėje rutinoje. Visas jų gyvenimas – tai malonumų, ar, platesne prasme, 
šventės laukimas. Šventė dažniausiai suvokiama kaip galimybė skaniai pavalgyti, išgerti, 
pabendrauti su maloniais žmonėmis, atsipalaiduoti ar  pašėlti. Šventei praėjus, kurį laiką gyvenama 
prisiminimais,  paskui prasideda kitos laukimas. 
Estetinių jutiminių žmonių poreikiai yra žymiai didesni, o gyvenimas – sudėtingesnis. Sörenas 
Kierkegaardas išskiria keturis pagrindinius estetinių žmonių tipus. Pirmajam iš jų ryškiausiai 
atstovauja Don Juanas, antrajam – Faustas, trečiajam – Neronas ir ketvirtąjį – Agliferas, arba 
Amžinasis Žydas. Šie tipai skiriasi malonumų  rafinuotumu ir visuomenei metamo iššūkio 
stiprumu5.  
 
Juslinių žmonių požiūriai į religiją varijuoja nuo aršaus kritiškumo iki nuožmaus prietaringumo. 
Dauguma juslinių ekstravertų religiją suvokia kaip trikdį normaliam, į šiapusinius tikslus 
orientuotam gyvenimui. Jei jie ir paiso elementariausių religinio gyvenimo normų, tik todėl, kad 
bijo išsiskirti iš kitų, arba susilaukti nemalonumų iš dvasinės ar pasaulietiškos valdžios.  
Jei religingoje aplinkoje juslinio tipo žmonės neretai drovisi ar bijo reikšti savo nuomonę,  
ateistinėje visuomenėje jų pasaulėžiūra ir pasaulėjauta atsiskleidžia visiškai. Jausdami valdžios ir 
visuomenės pritarimą, juslingieji atvirai ir drąsiai reiškia savo nuomonę sudėtingiausiais religinio 
gyvenimo klausimais, kurį dažniausiai prasideda ir baigiasi teiginiu kaip galima visom tom 
nesąmonėm tikėti. Ypač pamėgtas jutiminių žmonių kritikos objektas – vienuoliai ir kunigai. 
Kadangi jutiminiai žmonės neįsivaizduoja, kad gyvenime gali būti kitokie tikslai, negu malonumų 
siekimas, visi aukštesnių dvasinių interesų turintys žmonės, jų manymu, yra arba apsimetėliai, arba 
kvailiai. Pirmas atvejis labiausiai tinka dvasininkams, kurie esą pasirinko šią profesiją tik tam, kad 
galėtų kitų sąskaita tenkinti savo juslines aistras. Europoje toks požiūris ypač suklestėjo Renesanso 
epochoje, kai viduramžių asketizmą pradėjo keisti labiau į šio gyvenimo džiaugsmus orientuota 
pasaulėžiūra. Antrą požiūrį dažniau išreiškia pasauliečiai, šiek tiek pasidomėję ar besidomintys 
religija, tačiau nesupratę nei jos esmės, nei prasmės. 
Kitas jutiminių žmonių santykio su religija kraštutinumas – prietaringumas. Dalinai jis kyla iš 
mirties baimės (kadangi už juslių nieko nėra, mirtis nusineša viską), taip pat iš nesuprantamų, už 
kasdienybės ribų išeinančių reiškinių egzistavimo. Būdami neišvystyto proto, tai yra nesugebėdami 
kritiškai šių reiškinių analizuoti, jie linkę arba neigti jų egzistavimą, arba tikėti viskuo. Pastaraisiais 
atvejais jie tampa labai prietaringi. Tada jie pasiryžę vykdyti visus Bažnyčios ar kitos sakralinės 
institucijos nurodymus ir labai priešiškai žiūri į įvairius pažeidėjus. Jutiminio tipo žmonės – 
reakcingiausių religijos elementų pagrindas ir atrama. Būtent šio tipo individus dažniausiai 
kritikavo ir tebekritikuoja švietėjiškų nuostatų mąstytojai. 
Jutiminių introvertų religingumas dažniausiai yra kritiškesnis ir nuoširdesnis, bet jie, bent jau 
pradedant Naujaisias laikais, retai priklauso oficialiom konfesijom. Dalis iš jų kuria savo daugiau ar 
mažiau originalias ar eklektiškas tikėjimo sistemas, dalis seka kokiu nors netradiciniu mąstytoju ar 
mokymu.  
Kai kurie jutiminio tipo žmonės ieško racionalaus savo gyvenimo būdo pagrindimo, o tokio 
nesuradę, patys jį kuria.  Hedonizmo teoretikų buvo visais laikais ir visose tautose. Antikoje – tai 
kireniečių mokyklos atstovai, Indijoje – charvakai lokajatikai, Kinijoje – kai kurie Le Thu sekėjai. 
Jų filosofinis kredo dažniausiai išreiškiamas tokiais posakiais kaip carpe diem (gaudyk akimirksnį), 
ką suvalgei – tavo, ir panašiai. Polemizuoti su tokio tipo žmonėmis beprasmiška ir beviltiška. Jei 
kokia nors mintis įkrenta į tuščią galvą, stipriai ji ten įstringa.  
 

 
5 Kierkegaard S. Albo, albo. Warszawa: PWN, 1982.  S. 93–154.  



 7 

Racionalus tipas 
 
Žmonės, kurių labiausiai išvystyta psichinė funkcija – protas, priklauso racionaliam tipui. 
Pagrindinė proto reiškimosi sritis – mokslas. Populiariojoje literatūroje dažniausiai kalbama apie 
dviejų tipų mokslininkus. Pirmąjį galima palyginti su bitėmis. Kaip bitės, skraidydamos nuo gėlės 
prie gėlės, renka nektarą ir perdirba jį į medų, taip ir šio tipo mokslininkai renka faktus, juos 
apibendrina ir kuria teorijas. Tai racionalaus tipo ekstravertai. Žinomiausi jų atstovai – Mikalojus 
Kopernikas, Isaakas Newtonas, Charles Darvinas. Antras tipas lyginamas su vorais. Kaip vorai 
audžia tinklą iš savęs, taip ir šio tipo mokslininkai kuria teorijas ir remiasi ne išoriniu, o vidiniu 
patyrimu, o vėliau, jei mano esant reikalinga, ieško joms empirinio pagrindimo. Tai racionalaus tipo 
introvertai. Žinomiausi jų atstovai – Immanuelis Kantas, Georgas Wilhelmas Hegelis, Johanas 
Gotliebas Fichte. Akivaizdžiai  šio tipo atstovų dažniau pasitaiko humanitarinių mokslų srityje.  
Svarbų vaidmenį racionalaus tipo žmonės vaidina  politikoje. Dauguma utopistų, kūrusių, o kartais 
ir bandžiusių įgyvendinti racionalios, protu pagrįstos valstybės modelius, pradedant Platonu ir 
baigiant Vladimiru Leninu – šio tipo atstovai. Neretai racionalaus tipo žmonės ir šeimyninius 
santykius, vaikų auklėjimą bando grįsti tik protu. Jei  jiems tai nesiseka, jaučiasi nelaimingi, jei 
pasiseka – padaro nelaimingus kitus.  
 
Žmonijos istorijoje racionalaus tipo atstovai yra buvę ir didžiausiais religijos šalininkais, ir priešais. 
Kai kuriems religiniams mąstytojams Dievo egzistavimas toks akivaizdus, kad neigimas tolygus 
proto neigimui. Kaip rašo Anzelmas Kenterberietis, „ kodėl tada pasakė beprotis savo širdyje: „Nėr 
Dievo“, jeigu kiekvienai protingai sielai (rationali menti) yra visiškai akivaizdu, kad Tu egzistuoji 
labiausiai už visus kitus? Tik todėl, kad jis yra kvailys ir b e p ro t i s“6. 
Dalis religijos apologetų Dievo buvimo ženklus matė esinijos struktūroje. Kadangi ir žmogaus 
kūnas, ir gamta bendrai yra tobuli, atitinka mūsų proto reikalavimus, vadinasi, juos kuriant 
dalyvavo protas. Bene labiausiai išplėtotą racionalų krikščionybės pagrindimą sukūrė Tomas 
Akvinietis. Visas krikščionybės dogmas jis suskirstė į dvi grupes: protu įrodomas ir grindžiamas tik 
tikėjimu. Pirmajai Akvinietis priskyrė Dievo egzistavimą, sielos nemirtingumą, pomirtinį gyvenimą 
ir pateikė racionalius šių dogmų įrodymus7. Deja, praktinė šių argumentų nauda nedidelė. 
Tikintiesiems jie nereikalingi: jie ir taip tiki ir Dievą, ir sielos nemirtingumą, ir pomirtinį gyvenimą. 
Bedievių gi jie, paprastai, neįtikina. 
Religijos kritika naudojant racionalius argumentus taip pat buvo labai marga ir daugialypė– nuo 
literatūrinių pamfletų iki taip vadinamo mokslinio ateizmo sukūrimo. Ypač religijos kritika 
suklestėjo Apšvietos epochoje. Šimtmečiais kauptas nepasitikėjimas, nepasitenkinimas,  neretai ir 
įtūžis išsiveržė į paviršių. Ryškiausias pavyzdys – garsioji Voltaire’o katalikybei skirta frazė 
sutraiškyti bjaurybę. 
Jei daliai žmonių ryškiausias Dievo buvimo įrodymas buvo racionali pasaulio sąranga, kitai – šios 
sąrangos netobulumas. Ligos, karai, netikėtos mirtys šio tipo žmoniems virto pagrindiniais Dievo 
nebuvimo įrodymais. Nemažai žmonių prarado tikėjimą susidūrę su akivaizdžiu, jų manymu, 
pasaulio ar Dievo, neteisingumu.  
 
Bene išsamiausiai proto galimybes ir ribas sprendžiant pasaulėžiūrines problemas išanalizavo  
Kantas. Jo manymu, Dievo egzistavimo, sielos nemirtingumo klausimai  yra ne proto, o tikėjimo 
sritis8.  Dar griežčiau šią mintį suformulavo Fichte: „Žinau, kad kiekviena tariama tiesa, gauta vien 
tik mąstant, bet nepagrįsta tikėjimu, tikrai yra klaidinga ir išgudrauta, nes visiškai nuoseklus grynas 
žinojimas atveda tik prie supratimo, kad mes nieko negalime žinoti; žinau, kad toks klaidingas 

 
6 Anzelmas Kenterberietis. Proslogionas. Filosofijos istorijos chrestomatija. Viduramžiai. Vilnius: Mintis, 1980. P. 
359. 
7 Tomas Akvinietis. Teologijos sąvadas. Filosofijos istorijos chrestomatija. Viduramžiai. P. 408–441. 
8 Kantas I. Grynojo proto kritika. Vilnius: Mintis, 1982. P. 447– 453. 



 8 

žinojimas niekada nesuranda nieko kita, išskyrus tai, ką pats iš tikėjimo įdėjo į savo prielaidas, iš 
kurių galbūt paskui daro neteisingas išvadas.“9 
 
Jausminis tipas 
 
Jei pagrindinė proto taikymo sritis – mokslas, jausmai vaidina svarbų vaidmenį mene, todėl 
natūralu, kad daugelis menininkų – jausminio tipo atstovai. Tačiau šio tipo žmonių nereta ir tarp 
kitų profesijų atstovų. 
Jausminiai ekstravertai – žmonės, kurių jausmai, sąmoningai ar ne, atitinka visuomenėje 
vyraujančius jausmus. Jie jaučia taip, kaip reikia jausti: myli tai, ką reikia mylėti, neapkenčia tai, ką 
reikia neapkęsti, ir panašiai. Kartu jie mano gyvenantys visai savarankišką, gal net originalų 
gyvenimą, ir jei jiems kas nors pasakytų, kad jų gyvenimas epigoniškas, daugumas iš jų įsižeistų.  
Jausminių introvertų kasdienybėje jausmai taip pat vaidina pagrindinį vaidmenį, tačiau jie nėra 
aplinkos suponuoti, o gimsta psichikos gelmėse ir palaipsniui užvaldo visą individo gyvenimą. 
Kadangi šie jausmai dažnai prieštarauja visuomenėje vyraujantiems, jie slepiami, todėl išoriškai šie 
žmonės daro tylių, užsidariusių individų įspūdį. Tačiau tariama jų ramybė nedaug ką suklaidina: 
aplinkiniai žino, kad bet kurią akimirką iš šių žmonių galima tikėtis jausmų protrūkio ar netikėtų 
veiksmų. Kiekviena tauta tokiems žmonėms apibūdinti turi patarlių ar priežodžių.Lietuviai sako, 
kad  tyli kiaulė gilią šaknį knisa.  
 
Jausmų vaidmuo religijoje pradėtas akcentuoti XIX amžiuje, sustiprėjus racionalistinei 
krikščionybės kritikai. Vienas iš pirmųjų naują požiūrį į religiją išreiškė Frydrichas 
Schleiermacheris kūrinyje Kalbos apie religiją išsilavinusiems jos niekintojams. XIX a. pradžioje 
daugelis žmonių jau nenorėjo tikėti močiučių pasakomis apie dangų ir pragarą, nekaltą pradėjimą ar 
prisikėlimą iš mirusių, ateizmas tapo normalia taip vadinamų išsilavinusių žmonių pasaulėžiūra. 
Schleiermacherio knyga parodė naują religijos aspektą. Religija – tai ne tikėjimas kokiomis nors 
dogmomis, ne mechaninis apeigų atlikimas, „tikroji religija – jausmas ir skonis begaliniam“10. XX 
a. svarų indėlį į religijos psichologiją įnešė vokiečių religijotyrininkas Rudolfas Otto.  Pagrindinė 
šio mąstytojo koncepcijos sąvoka – tremendum – savotiškas susižavėjimo ir baimės mišinys, kuri 
tikintysis patiria garbinimo objekto atžvilgiu. Religinio patyrimo esmę sudaro tai, kad „demoniškas 
ir dieviškas objektas iškyla kaip baimės objektas, bet kartu turintis nepaprasto žavesio. Ir tvarinys, 
kuris dreba prieš jį, visiškai išgąsdintas ir prislėgtas, visada tuo pat metu siekia paveikti šį objektą 
taip, kad pats kažkokiu būdu  taptų jo dalimi”11. Pasak Mirche Eliade, svarbiausias religingumo 
požymis – vidinis šventumo išgyvenimas, subjektyvi emocinė ir psichologinė būsena: „Užtenka 
paklausyti geros muzikos, įsimylėti arba nugrimzti į maldą, kad išeitum iš dabartinio istorinio laiko 
į dabartinį amžiną meilės ir religijos laiką.“12  
 
Akcentavusi jausmų reikšmę pažįstant pasaulį ir Dievą, religija įžengė į savotiško ezoterizmo sritį. 
Jusles turi visi, todėl jutiminio tipo žmonėms diskutuoti apie religiją lengviausia. Visi turi ir šiek 
tiek proto, todėl diskusijos apie religiją įmanomos ir racionaliame lygmenyje. Tačiau jausmą ir 
skonį begaliniam ar kitus religinius jausmus patiria anaiptol ne visi, todėl diskusijos dalyvių dar 
labiau sumažėja. Kaip rašo Jungas, „religinis išgyvenimas absoliutus. Jis neginčytinas. Galite tik 
pasakyti, kad nieko tokio nesate patyręs, o jūsų oponentas atsakys: „Atsiprašau, bet aš patyriau.“ 
Tuo jūsų diskusija baigsis“13. Sunkiausia  diskutuoti apie religiją intuityvaus tipo žmonėms.  
 

 
9 Fichte J. Žmogaus paskirtis. Vilnius: Mintis, 1982. P.130. 
10 Schleiermacher F. Werke in 4 Bd., Bd. 1. Jena: J. Braun und D.J. Bauer, 1910. S. 36.  
11 Otto R. The Idea of the Holly. Oxford University Press, (1917) 1958. P.73. 
12 Eliade M. Sacrum, mitas, istorija.Vilnius: Alma littera, 1993. P.160. 
13 Jungas K.G. Psichologija ir religija. Vilnius: Mintis, 1983. P.93.  



 9 

Intuityvus tipas 
 
Anot Jungo: „Intuicija – betarpiškas idėjų pažinimas, dažniausiai nežinant, nei kaip, nei iš kur jos 
atsirado“14. Intuityvūs ekstravertai sugeba numatyti ar nujausti kai kurių jutiminio pasaulio apektų 
raidą. Šio tipo atstovai paplitę tarp gerai išvystytos intuicijos reikalaujančių profesijų: lošėjų, biržos 
maklerių ir pan. Daugelis turtingiausių pasaulio verslininkų ar pramonės magnatų, pradėjusių savo 
veiklą nuo nulio, – šio tipo atstovai. Pagrindinis jų bruožas – sugebėjimas numatyti akcijų kursų, 
gamybos, technologijų, vartojimo raidos tendencijas. Šiuo atveju intuicija reiškiasi kaip „kokioje 
nors situacijoje glūdinčių galimybių suvokimas“15. Vienas ryškiausių šio psichologinio tipo 
pavyzdžių literatūroje – Theodoro Dreiserio trilogijos Finansistas, Titanas, Stoikas herojus Frankas 
Cowperwoodas. 
Intuityvūs introvertai ne numato jau egzistuojančių reiškinių tendencijas, bet kuria naujas pažinimo, 
veiklos sritis. Visos idėjos, suvaidinusios bent kiek reikšmingesnį vaidmenį mokslo istorijoje, yra 
pagimdytos intuityvių introvertų. Be intuicijos neįmanomas ir menas. Galima bandyti sukurti meno 
kūrinį tik pasitelkiant protą, tačiau dažniausiai tai apgailėtinos, bevaisės pastangos. 
 
Intuityvūs ekstravertai retai būna religingi. Jie jaučiasi šio pasaulio valdovais ir neturi nei laiko, nei 
noro gilintis į metafizines problemas. Intuityvūs introvertai priešingai – visų religijų atrama ir 
šaltinis. Jiems nereikia religijos tiesų įrodinėti protų ar apeliuoti į specifinį religinį jausmą – 
viršjuslinio pasaulio egzistavimas jiems toks pat realus, o neretai realesnis negu juslėmis 
suvokiamas. Visi garsiausi pasaulio mistikai buvo intuityvūs introvertai. Jiems tiesa atsiverdavo ne 
kaip ieškojimų, apmąstymo, o apreiškimo rezultatas. Vienas žinomiausių vokiečių mistikų Jakobas 
Böhme taip aprašo savo religinį patyrimą:  „Per ketvirtį valandos aš pamačiau ir sužinojau daugiau, 
negu galėjo man duoti daug metų buvimas universitete, nes aš pamačiau ir pažinau visų daiktų 
egzistavimą, gelmę ir bedugnę, amžiną Švč. Trejybės gimimą, pasaulio ir visų būtybių atsiradimą iš 
dieviškosios išminties. Aš pažinau ir pamačiau savyje tris pasaulius, ir išorinis matomas pasaulis 
buvo kitų dviejų pasaulių, vidinio ir dvasinio, pagimdytas. Aš pamačiau ir pažinau visą kuriančią 
esmę, kaip gėryje, taip ir blogyje, šių pradų kilmę ir jų priklausymą vieno nuo kito; taip pat aš 
supratau, kaip prasidėjo gimimo procesas vaisingose amžinybės įsčiose. Aš ne tik jutau didžiulę 
nuostabą prieš visą tai, bet taip pat ir didžiausią džiaugsmą, nors manyje esantis išorinis žmogus 
sunkiai suprato to, ką aš matau, prasmę, ir man sunku apie tai rašyti todėl, kad mačiau visatą chaoso 
būsenoje su glūdinčiais jame visų daiktų pradais, ir išreikšti tai žodžiais aš negaliu.“16.  
 
Įvairios filosofinės ar psichologinės mokyklos skirtingai aiškina intuicijos kilmę ir esmę. Analitinės 
psichologijos atstovų manymu, intuicijos šaltinis – pasąmonė. Pasąmonės vaidmenį žmonių 
gyvenime ir nagrinėsime kitame knygos skyriuje. 
 
Išvados  
 
Klasifikacija – vienas iš pagrindinių mokslinės veiklos principų. Analitinė psichologija, kurios 
idėjomis daugiausiai remiamasi šiame skyriuje, klasifikuoja žmonės pagal tai, kokia psichologinė 
funkcija – juslės, protas, jausmai ar intuicija juose dominuoja. Be to, vienus žmonės labiau domina 
jų vidinis, kitus – išorinis pasaulis. Pirmojo tipo žmonės Jungas pavadino introvertais, antrojo – 
ekstravertais.  Įvairių tipų žmonės skiriasi savo idealais, vertybėmis, nuostatomis, veikla. Vienas iš 
pagrindinių skirtumų glūdi požiūryje į religiją. 

 
14 Jung C.G. Collected works (CW), vol. 2. New York: Random House, 1983. P.91. 
15 Jung C. G. The Structure and Dynamics of the Psyche. In The Portable Jung. Edited by j. Campbell). Penguin Books, 
1978. P. 26. 
16 Böhme J. Theosophic philosophy and other essays. Ed. By E. Tylor. London, 1891. P.425.  



 10 

Juslinis tipas įkūnija biologinę žmogaus prigimtį. Naudojant dar antikoje gimusį apibrėžimą, tai 
būtų dvikojai beplunksniai. Pagrindinė jų gyvenimo vertybė – malonumas. Nuo gyvulių jie skiriasi 
tik siekiamų malonumų gausa bei rafinuotumu. Šio tipo žmonių požiūris į religiją priklauso nuo 
visuomenėje vyraujančių nuostatų. Religingoje visuomenėje daugelis šio tipo žmonių yra religingi, 
ateistinėje – bedieviai. Religingose visuomenėse tokie individai dažniausiai pasitenkina formaliai 
atlikdami apeigas, tačiau kartais būna nuožmūs oficialaus tikėjimo sergėtojai.  
 
Racionalaus tipo žmonės visur ir visada stengiasi vadovautis protu. Labiausiai šio tipo individai 
paplitę moksle, tačiau jų apstu ir politikoje, ir mene, ir kitose ypatingų intelektualinių pastangų 
nereikalaujančiose veiklos srityse. Religijoje jie bando racionaliai pagrįsti ar paneigti tikėjimo 
dogmas.  
  
Jausminio tipo žmonių gyvenime pagrindinį vaidmenį vaidina jausmai. Tokių žmonių jausmai tarsi 
nukreipti į išorę, paklūsta ar bent jau prisitaiko prie aplinkoje vyraujančių jausmų, o kai kurie 
įsiklauso tik į savo vidinį jausmą. Jausmai – vieni patikimiausių religinio gyvenimo vedlių. Niekam 
dar nepavyko įvardyti specifinio ateistinio jausmo, apie religinius –  prirašyti ištisi tomai veikalų. 
 
Intuityvaus tipo žmonės ir teorinėje, ir praktinėje veikloje pasikliauja intuicija. Praktinėje veikloje 
intuicija išryškėja kaip nuojauta, teorinėje – mokslinių, meninių, religinių idėjų gimimu. Intuityvaus 
tipo žmonės –  religijų kūrėjai ir patikimiausi gynėjai.  
 



 11 

Antras skyrius. Tamsioji psichikos pusė: pasąmonė ir jos gyventojai 
 
Roberto Stevensono romanas „Daktaras Džekilis ir misteris Haidas“ minimas psichologijos 
istorijoje dėl dviejų pagrindinių priežasčių. Pirmiausia, įdomi jo atsiradimo istorija. Paties autoriaus 
teigimu, šio romano siužetą jis susapnavo. Antra, pagrindinis romano herojus – suskilusios 
psichikos žmogus. Misteris Džekilis ir daktaras Haidas – dvi tos pačios asmenybės pusės,  viena – 
daktaras Džekilis socialiai adaptuota, gyvenanti daugumai žmonių įprastą ir priimtiną gyvenimą, 
kita – misteris Haidas – asociali, amorali, nusikalstama. Antra asmenybė kartais užvaldo pirmąją, ir 
tada daktaras Džekilis daro tą, apie ką ne tik prisiminti, bet net pagalvoti baisu. Be abejo, tai yra  
kraštutinis ir palyginti retai pasitaikantis psichikos skilimo atvejis, tačiau praktiškai kiekvienas 
žmogus kada nors patiria tam tikrų nuo jo nepriklausomų jėgų poveikį, kurį  sąmonė gali stebėti, bet 
ne visada kontroliuoti. Pagrindinis ir praktiškai vienintelis tų jėgų šaltinis – pasąmonė.  
 
Psichodinaminė (giluminė) psichologija,  kurios vienas iš klasikų, šalia Sigmunto Freudo ir Alfredo 
Adlerio, buvo Jungas, išskiria dvi pagrindines psichikos dalis – sąmonę ir pasąmonę. Pagrindinis 
sąmonės elementas yra aš, arba ego. Ego – tai  vaizdinių apie save, savo vietą pasaulyje, ateitį ir 
praeitį, sukurtų ir atminties įtakojamų duomenų kompleksas17. Ego – savotiškas asmenybės ženklas;  
ašis, apie kurią sukasi visas sąmoningas žmogaus gyvenimas. Viskas, ką mes sąmoningai sakome, 
darome ar mąstome, yra susieta su mūsų ego. Ego – sąmonės turinys ir sąlyga. Kitaip tariant, 
sąmonė yra funkcija arba veikla, palaikanti ryšį tarp psichikos turinių ir ego. 
Pasąmonė – ribinė psichologijos sąvoka, apibūdinanti visus tuos psichikos turinius ar procesus, 
kurie neįsisąmoninami, t.y. kurie sąmoningai nesusiejami su mūsų ego. Paprasčiausia ir dažniausiai 
minima pasąmonės raiškos forma – sapnai. Faktiškai pasąmonės turiniai nepalyginamai gausesni ir 
įvairesni. Kokius struktūrinius pasąmonės elementus galima išskirti ir koks jų vaidmuo 
žmonių,asmenų grupių, tautų gyvenime? Tai – pagrindinė skyriuje svarstoma problema. Keliais 
sakiniais turinį galima suformuluoti taip. Individuali pasąmonė susideda iš laikinai užmirštų, 
sąmoningai nesuvoktų psichinių turinių, nekontroliuojamų ar sunkiai kontroliuojamų emocijų, 
jausmų bei kompleksų. Kolektyvinė pasąmonė, anot Jungo, susideda iš instinktų ir archetipų. 
Corbin archetipus traktuoja kaip fundamentines vaizduotės struktūras. Mūsų manymu, kai kuriems 
kolektyvinės pasąmonės aspektams apibūdinti gali būti taikoma ir kolektyvinio komplekso sąvoka. 
Visos jos reiškia skirtingus, tačiau glaudžiai susietus kolektyvinės pasąmonės aspektus.   
 
Individualios pasąmonės turiniai 
 
Tam tikrą pasąmonės dalį sudaro sąmoningai nesuvokti objektai ar reiškiniai. Pavyzdžiui, mes 
susikaupę dirbame kokį nors darbą ir negirdime, apie ką kalba greta esantys žmonės. Bet 
pasąmonėje jų žodžiai užsifiksuoja ir po kurio laiko jie gali savaime ar tam tikrų pastangų dėka 
išplaukti į sąmonės paviršių.  
Kai kurių objektų ar reiškinių mes nesuvokiame ne todėl, kad nekreipiame į juos dėmesio, o todėl, 
kad jie yra už fiziologinių juslinio suvokimo ribų. Kita svarbi pasąmonės dalis yra laikinai užmiršti 
sąmonės turiniai. Akivaizdu, kad mes negalime visą laiką prisiminti visko, ką kažkada žinojome, 
girdėjome ar matėme.  Kažką mes galime prisiminti sąmoningų pastangų dėka. Kas nors išplaukia į 
sąmonės paviršių be mūsų pastangų, o neretai ir prieš jas. Mus gali persekioti kokia nors įkyri 
mintis, vaizdas ar muzikinis motyvas. Kartais mums nesunkiai pavyksta nusikratyti šių neprašytų 
svečių, kartais jie apsigyvena mūsų sąmonėje ilgam. 
 
Kasdieniame gyvenime pasąmonė dažniausiai pasireiškia kaip nenumatoma, o neretai ir 
nepageidaujama nuotaikų kaita.  Kiekvienam yra tekę patirti blogą nuotaiką. Dažnai netikusi 

 
17 Jung C.G. The Tavistock Lectures. CW, vol. 18, p. 11. 
 



 12 

nuotaika turi konkrečią priežastį, bet nereti  atvejai, kai jos priežasties  nežinome ar nesuvokiame, 
bet poveikį patiriame. Panašiai galime kalbėti ir apie gerą nuotaiką. Kartais mus užplūsta 
džiaugsmo, pakylėtumo banga, kurios priežasties ar šaltinio paaiškinti negalime. Be abejo, ir gerą,  
ir blogą nuotaiką galima sukurti  vaistais ar saviįtaigos būdu, bet tai nepaneigia fakto, kad kartais ji 
egzistuoja  kaip savarankiškas, nuo mūsų pastangų nepriklausantis psichinis derinys.  
Dar stipriau psichikos nevaldomumas reiškiasi jausmų srityje. Tai apima visų pirma stipriausius ir 
dažniausiai pasitaikančius jausmus – meilę ir neapykantą. Mes negalime prisiversti  pamilti mums 
nemalonų žmogų, nors visas pasaulis tvirtintų, jog tai – mums tinkamiausia pora. Antra vertus, 
meilė neretai įsiplieskia iš pirmo žvilgsnio visai netinkamų objektų atžvilgiu. Tokiais  atvejais 
sakome: mus užplūdo meilė. Jei meilė būtų valdoma, atsirastų ir išnyktų pagal užsakymą, gyventi 
būtų žymiai paprasčiau ir lengviau, bet ji jau nebūtų meilė. Viduramžių arabų poetas, filosofas ir 
mistikas Ibn Arabi rašė: „Menka ta meilė, kuriai vadovauja protas.“18 
Panašiai yra ir dėl pykčio. Žmonės dažnai supyksta dėl tam tikros priežasties, ir pykčio stiprumas 
būna beveik proporcingas jo priežasčiai. Tačiau pasitaiko, kai atsiradęs dėl kokios nors 
nereikšmingos priežasties, pyktis staiga pradeda didėti, augti, užvaldo visą žmogų, jo kūną ir protą, 
ir šis pasako ar padaro ką nors tokio, dėl ko paskui tenka gailėtis. Jis būna afekto būsenoje. Į tai 
atsižvelgia praktiškai visų šalių baudžiamasis kodeksas: už nusikaltimus, padarytus afekto būsenoje, 
skiriama mažesnė bausmė. Tuo pripažistama, kad ne visi žmonės ir ne visada gali sąmoningai 
kontroliuoti savo veiksmus. Kaip rašo Arvydas Liepuonius, „būtent pasąmonės fenomeno svarbos 
suvokimas skatino individą, kuris jau nėra šeimininkas savo paties namuose (sieloje), įsisąmoninti 
priklausomybę nuo iracionalių pradų, buvimo savo paties vergu faktą.”19 
 
Įkyrios mintys, nekontroliuojamos ar mažai valdomos nuotaikos bei jausmai – mūsų sąmonės 
svečiai. Jie ateina į žmogaus sąmoningą gyvenimą ir išeina iš jo, palikę kartais malonius, kartais 
graudžius prisiminimus. Tačiau yra psichikos elementų, kurie nuolatos gyvena pasąmonėje ir bemaž 
kryptingai veikia sąmonę. Tai kompleksai. 
 
Komplekso samprata 
 
Pasak Jungo, „kompleksai – tai visų pirma tokie psichiniai reiškiniai, kurių nekontroliuoja sąmonė. 
Jie atskilę nuo sąmonės ir savotiškai egzistuoja tamsioje pasąmonės sferoje;  iš ten jie gali nuolatos 
trukdyti arba padėti sąmonės veiklai“20. Kasdieniniame gyvenime kompleksai dažniausiai 
pasireiškia kaip tam tikri psichinio gyvenimo konfliktai ar trikdžiai. „Patyrimas rodo, kad 
kompleksai visada turi savyje kažką panašaus į konfliktą, ar bent jau yra jo pasekmė ar priežastis. 
Bet kuriuo atveju kompleksams būdingi tokie bruožai, kaip konfliktiškumas, šokas, sukrėtimas, 
nepatogumas, nesuderinamumas. Tai taip vadinamos „tamsios sielos kertelės“ prancūziškai „bêtes 
noires“, anglai tai apibūdina kaip „griaučius spintoje“ („skeletions in the cupboard“), apie kuriuos 
nelabai norima prisiminti ir dar mažiau norima, kad apie juos primintų kiti, bet kurie, kartais pačiu 
nemaloniausiu būdu, ima ir išlenda patys. Juose visada yra prisiminimų, norų, baimių, pareigų ar 
minčių, kurių niekaip nepasiseka nusikratyti, ir todėl jie nuolatos trukdo ir kenkia, įsimaišydami į 
mūsų sąmoningą gyvenimą.“21 Kompleksai kartais pasireiškia kaip tam tikros nuo sąmonės 
nepriklausomos nuotaikos, emocijos ar jausmai, tačiau iš esmės tai aukštesnė ir stipresnė pasąmonės 
raiškos forma.  Kaip jau minėjome, jie nesilanko mūsų psichikoje, o gyvena joje nuolatos. 

 
18 Ibn Arabi. Traktat o milosci. Wydawnictwo naukowe FWN, 1995. S. 23 –24.  
19 Liepuonius A. A. Schopenhaueris: elgsena su pačiu savimi kaip dvasinės psichologijos paradigma. Logos, 2006, 49. 
P. 43. 

20 Jung C. G. Psychological Typology. CW, vol. 6, p. 719. 

21 Ten pat. 



 13 

Kiekvienam tenka ko nors išsigąsti, tačiau kai kuriems žmonėms  baimė gyvuoja nuolatos. Kas 
nors, pavyzdžiui, bijo vorų, gal aukščio, o gal uždaros erdvės. Apie tokius paprastai sakoma, kad jie 
kompleksuoti tam tikrų objektų ar reiškinių atžvilgiu. Be to, kaip nurodo pats pavadinimas, 
kompleksai retai pasireiškia kaip grynas jausmas, noras ar mintis, o dažniausiai sudaro įvairių 
psichikos elementų junginį. Ir pagaliau kompleksai ne tik gyvena mūsų psichikoje, bet ir kryptingai 
veikia sąmonę. Jie elgiasi kaip savarankiškos asmenybės: „Kompleksas su būdingu jam energijos 
arba įtampos kiekiu turi tendenciją formuoti savarankišką ,mini-asmenybę’. Jis turi kažką panašaus 
į kūną ir tam tikra prasme psichologiją. Jis gali sutrikdyti skrandžio darbą. Jis trukdo kvėpuoti, 
trikdo širdį – trumpiau tariant, jis elgiasi kaip savarankiška asmenybė. Jei, pavyzdžiui, jūs norite ką 
nors pasakyti arba padaryti, bet, nelaimei, šis ketinimas susiduria su kompleksu, jūs kalbate arba 
darote kažką skirtingo nuo to, ką ketinote, kompleksas išardo jūsų geriausius ketinimus, jums 
paprasčiausiai trukdo, tarsi jūs būtumėte susidūrę su žmogumi arba išorinėmis aplinkybėmis.“22 
 
Tokiu būdu kompleksai – sąlyginai autonomiškos tam tikrą energijos kiekį turinčios psichikos 
dalelės. Tai tarsi žmogeliukai žmoguje. Neatsitiktinai Jungas kompleksams apibūdinti kartais 
vartodavo sąvoką „mažoji liaudis“. Su kompleksais galima taikstytis ar nesitaikstyti, ant jų galima 
pykti, jų pagalbos galima šauktis kritinėse situacijose, bet atsikratyti jų nėra  paprasta ir ne visada 
įmanoma.  
 
Dažniausiai kompleksai susiformuoja nestandartinėse situacijose, atskilus ar atsipalaidavus tam 
tikram emocinės energijos kiekiui. Kaip rašo Jungas, „bet koks afektas stengiasi tapti autonomišku 
kompleksu, ištrūkti iš sąmonės hierarchijos ir, kur įmanoma, tempia paskui save ego.“23 Pateiksime 
paprasčiausią pavyzdį. 
Tarkim, kad paauglys nutarė naktį nueiti į kaimo kapines. Jis netiki močiučių pasakomis apie 
dvasias ar vaiduoklius ir paprasčiausiai nori įrodyti sau ir aplinkiniams, kad yra drąsus vaikinas. 
Tačiau artėjant prie kapinių, jo ryžtas ima palaipsniui silpnėja. Jam ima atrodyti, kad jis girdi 
neįprastus garsus, medžiai ir kryžiai meta baugius šešėlius, keistos švieselės blykčioja šen bei ten. 
Nejučiomis jis prisimena istorijas apie šiurpius kapinėse įvykusius atsitikimus. Staiga kažkas 
sujuda. Vaikino drąsa išgaruoja: garsiai šaukdamas, jis bėga iš kapinių, kol vėl atsiduria 
gyvenvietėje, šviesoje, tarp žmonių. Afektas (šiuo atveju baimė) ištrūko iš sąmonės hierarchijos ir 
nusitempė paskui save ego. Vėliau šis paauglys praktiškai visose situacijose gali elgtis ir jaustis 
normaliai, tačiau naktį atsidūręs prie kapinių, gali vėl  patirti siaubą. Šis žmogus jau kompleksuotas. 
Jis bijo kapinių. 
Iš šio pavyzdžio seka paprasta, bet svarbi išvada: jausmai nėra tik juos išgyvenančių žmonių 
psichikos dalis, bet gali egzistuoti ir savarankiškai, nepriklausyti nuo juos pagimdžiusių žmonių 
norų ir pastangų. Kompleksų formavimosi procesą galima palyginti su muilo burbulų formavimo 
veiksmu. Pro vamzdelį pučiami muilo burbulai yra prilipę prie vamzdelio galo ir juda erdvėje tik su 
vamzdeliu. Tačiau  pasiekę tam tikrą kritinį dydį, jie atitrūksta nuo vamzdelio ir tampa  autonimiški 
erdvėje skrajojantys deriniai. Panašiai ir jausmai– gali ilgą laiką priklausyti nuo mūsų sąmoningų 
pastangų, būti slopinami, ar, atvirkščiai, skatinami, tačiau jausmams pasiekus tam tikrą kritinį dydį 
– tapus afektais – jie tarsi atitrūksta nuo sąmonės, nusklendžia į pasąmonę ir iš ten, progai 
pasitaikius, veikia mūsų sąmonę, padeda, ar, atvirkščiai, kliudo jai. Pasąmonėje jausmai dažniausiai 
susimaišo su kitais mūsų patirtais jausmais, pasipildo atmintyje išsaugotais įspūdžiais, idėjomis, 
norais, mintimis ir formuoja kompleksus etimologine šio žodžio prasme.    
 

 
22 Jung C.G. The Tavistock Lectures. CW, vol. 18, p. 72. 
23 Jung C,G. The Structure and Dynamics of the Psyche. CW, vol, 8 p. 416. 
. 



 14 

Kartais jausmams nepavyksta iš karto tapti afektais, tačiau jei juos sukelianti situacija kartojasi, jie 
susikaupia pasąmonėje ir laukia patogios progos išsiveržti. Todėl kitas svarbus kompleksų 
formavimosi šaltinis – užgniaužti ar nuslopinti jausmai, polinkiai, norai.  
Tarkime, kad mūsų pateiktame pavyzdyje paauglys įveikė baimę ir, šiek tiek pavaikščiojęs po 
kapines, grįžo į namus. Bet tam tikros abejonės dėl savo drąsos jame liko, ir jis nutarė dar, o vėliau 
– ir dar kartą nueiti į kapines. Bet jei jis vis vien bijojo, nuolat užgniaužiama baimė, susiklosčius 
nestandartinei situacijai (pavyzdžiui, pasigirdus pelėdos ūktelėjimui), išsiverš į paviršių, ir kapinių 
baimės kompleksas vėl nusitemps paskui save ego – vaikinas šaukdamas bėgs. 
Afektai – bene paprasčiausi, akivaizdžiausi kompleksų formavimosi ir pasireiškimo būdai. 
Praktiškai kompleksų formavimosi mechanizmai žymiai sudėtingesni, o pasireiškimo formos 
nepalyginamai įvairesnės. Pratęsime mūsų nagrinėtą pavyzdį. 
Tarkime, kad mūsų minėtas vaikinas užslopino kylančią baimę ir, pasivaikščiojęs po kapines, 
sėkmingai sugrįžo į namus. Kitą naktį jis pakartojo eksperimentą, po to dar ne kartą, kol galų gale 
visiškai įveikė baimę ir galėjo naktį vaikščioti po kapines kaip dieną  didmiesčio gatvėmis. Bet po 
tam tikro laiko jam pradėjo trūkčioti dešinės akies vokas, drebėti rankos ar tirpti kojos. Jo 
pasąmonėje susitelkusi baimė, negalėdama išsiveržti į paviršių, pradėjo griauti organizmą iš vidaus.  
Susirgimų nerviniu pagrindu pasireiškimo formos yra labai  įvairios, bet visi jie turi vieną bendrą 
požymį – organiniai sutrikimai yra ne šių ligų priežastys, o padariniai. Tikroji šio tipo ligų priežastis 
– psichinės traumos ar nestandartiniai išgyvenimai. Tais atvejais, kai gydytojai stengiasi žūtbūt rasti 
ir pašalinti organines ligos priežastis, ir jie, ir ligoniai atsiduria beviltiškose, o kartais ir 
tragikomiškose situacijose. Žinomas prancūzų psichiatras Leonas Chertokas aprašė atvejį, kada  
konversine isterija sergantis ligonis buvo operuotas dvidešimt kartų, pradedant pilvo ertme ir 
baigiant galvos smegenimis, tačiau ligos simptomai (skausmai pilvo srityje) taip ir neišnyko24. 
Kompleksuotumas priklauso nuo psichikos struktūros ar psichologinio asmenybės tipo, taip pat nuo 
kompleksų jėgos. Labiausiai pažeidžiami intuityvaus, paskui jausminio tipo žmonės. Intuityviam 
tipui priklauso žmonės, kurių trapi sąmonės ir pasąmonės riba. Tai  labai jautrios asmenybės. Bet 
kokia informacija ar dirgiklis iškart patenka į jų pasąmonę. Ten ji transformuojama, padidinama, ir 
su nauja jėga pradeda veikti sąmonę. Racionalaus tipo žmonės išanalizuoja situaciją ir nusiramina. 
Jutiminio tipo individai pasąmonės poveikį patiria labai retai. Antra vertus, egzistuoja tokie galingi 
kompleksai, kad pralaužia pačią storiausią sieną tarp sąmonės ir pasąmonės ir užvaldo sąmonę. 
Visų pirma turime omenyje stipriausius – biologinius kompleksus.   
Kadangi kompleksai dažniausiai vaidina neigiamą vaidmenį, dauguma žmonių bevelytų jų neturėti, 
būti nekompleksuoti. Atsižvelgiant į minėtas kompleksų atsiradimo priežastis, to galima pasiekti 
dviem būdais. Pirmiausia reikia vengti nestandartinių situacijų – tokių, kaip vaikščiojimas po 
kapines naktimis; ir antra, nereikia slopinti kylančių norų ar jausmų, tai yra gyventi taip vadinamą 
natūralų gyvenimą. Ir vienas, ir kitas būdas turi daug trūkumų ir spragų. 
Mes ne visada galime išvengti nestandartinių situacijų, nes galime atsidurti jose arba išorinių 
aplinkybių verčiami, arba vidinių impulsų skatinami. Be to – ir svarbiausia – mes toli gražu ne 
visada žinome, kokia situacija standartinė, o kokia – ne, ir galime patirti tam tikrų jėgų ar 
aplinkybių poveikį nė neįtardami apie jų reikšmę tolesniam mūsų likimui. Daugelis kompleksų 
formuojasi vaikystėje, kai žmogus dar nieko neišmano apie kompleksus, o jei ir išmano, negali 
nieko pakeisti savo gyvenime. Akivaizdu, kad kompleksams formuotis svarbų vaidmenį vaidina ir 
psichikos specifika: kas vienam gali atrodyti kaip įprastas ir jokių rūpesčių nekeliantis reiškinys, 
kitam gali tapti nuolatinių dvasinių traumų ir kompleksų formavimosi šaltiniu. 
Gyventi natūralų gyvenimą sąlygiškumų kupinoje visuomenėje taip pat nėra paprasta. Jei norime 
išvengti konfliktinių situacijų, turime taikytis prie kitų  nuomonių ir nuolatos slopinti tam tikrus 
savo norus ar jausmus. Kitaip sulauksime aplinkinių nuostabos, pasipiktinimo ar priešiškų veiksmų, 

 
24Chertok L. De la Manie chirurgicale (les polyoperes).  Annales medico-psychologiques, Nov. 1972. Cituojama iš:     
Шерток Л., Соссюр Р де. Рождение психоаналитика: от Мессмера до Фрейда. Москва: Прогресс, 1991. С. 136. 



 15 

ir vietoj natūralaus gyvenimo galime atsidurti nenatūraliausiose situacijose bei patirti nemaloniausių 
išgyvenimų. 
 
Ką gi daryti atvejais, jei mums nepavyksta išvengti nestandartinių situacijų ir esame kompleksuoti?  
Paprasčiausias atsakymas būtų toks: gyventi atsižvelgiant į realią savo psichikos struktūrą ir bent 
jau nesukti galvos dėl kompleksų. Jei kas nors bijo kapinių – stengtis rečiau jose buvoti naktimis, 
jei kas nors patiria nenugalimą norą vadovauti – būti bent jau šeimos ar draugų būrio lyderiu. Tais 
atvejais, kai bailus žmogus vis vien eina į kapines, ar lyderio kompleksą turinti asmenybė visomis 
įmanomis priemonėmis stengiasi likti kitų šešėlyje – galimi rimti psichikos sutrikimai. Kaip rašo 
Jungas, „kompleksai sukelia ligas tik tuo atveju, jei neigiamas jų egzistavimas.“25 
Todėl svarbiausia  kompleksus pripažinti, o dar geriau –, pažinti. Dvasinio gyvenimo analize 
daugiau ar mažiau remiasi visos psichoterapijos mokyklos. Pažinti kompleksai neretai išnyksta, o 
jei ir neišnyksta, bent jau nustoja būti grėsmingomis neatpažintomis jėgomis. Tai tinka ir 
sudėtingiems kompleksams, ir elementarioms iš pirmo žvilgsnio mums nepavaldžioms iš 
pasąmonės kylančioms jėgoms.  
 
Kolektyvinės pasąmonės turiniai 
 
Viena paprasčiausių ir dažniausiai pasitaikančių individualios pasąmonės raiškos formų yra 
nekontroliuojami arba sunkiai kontroliuojami jausmai. Tačiau kartais jausmai gali užvaldyti ne tik 
pavienių individų, bet ir žmonių grupių sąmones.  Paprasčiausias toks pavyzdys – panika. Gimusi 
kurio nors vieno žmogaus psichikoje, panika greitai plinta, apima ir kitus, dažnai tam net 
besipriešinančius  žmones, užgožia jų sąmoningas pastangas, norus, ego. Kitas kolektyvinės 
psichinės būsenos pavyzdys – šėlsmas. Šėlsmo apimta minia atlieka veiksmus, kurių dauguma jų 
dalyvių vėliau, gailisi, bet kuriems pasipriešinti šėlsmo metu neturi nei jėgų, nei noro.  Be to, kaip ir 
individualios psichikos atveju, kolektyvinės pasąmonės gelmėse galima aptikti nuolatos ten 
gyvenančius ir kryptingai individualias sąmones veikiančius derinius - kompleksus. 
 
Panagrinėsime tokį mūsų psichikos elementą kaip sąžinė. Sąžinė turi visus pagrindinius komplekso 
požymius: ji autonomiška ir kryptingai veikia mūsų sąmonę. Dažniausiai sąžinė reiškiasi kaip 
jausmas, graužatis, bet gali reikštis ir kaip vidinis balsas, nurodinėjantis, kaip elgtis, ar, atvirkščiai, 
nesielgti. Sokratas turėjo savo daimoną – vidinį balsą, priekaištavusį jam kiekvieną kartą, kai jis 
ketindavo pasielgti netinkamai. Kaip jis aiškino savo teisėjams, „tai toks balsas, kuris, kai tik 
pasigirsta, visuomet atkalbinėja mane nuo to, ką ketinu daryti, o prikalbinėti niekada 
neprikalbinėja.“26 
Kartais sąžinė tol persekioja žmogų, kol jis galų gale pradeda atgailauti ar prisiima pelnytą atpildą. 
Ryškiausias toks pavyzdys literatūroje – F. Dostojevskio romano „Nusikaltimas ir bausmė“ 
herojaus Rodiono Raskolnikovo likimas. Jeigu žmogus negirdi sąžinės balso, ar klaidingai aiškina  
nerimą keliančius, simptomus, sąžinės nepaisymas gali sukelti psichinių sutrikimų ar ligų. 
Pateikiame atvejį iš Jungo praktikos.  
„Kartą pas mane atėjo jaunuolis, sergantis prievartos neuroze (compulsion neurosis). Jis atnešė 
rankraštį, kuriame šimtas keturiasdešimtyje puslapių buvo pateikta pilna freudistinė jam tinkančio 
atvejo analizė. Viskas buvo atlikta griežtai prisilaikant taisyklių, tiesiog buvo galima spausdinti 
Jahrbuch’e. „Ar negalėtumėt jūs tai perskaityti, pasakė jis, ir paaiškinti man, kodėl, nežiūrint to, jog 
atlikau pilną psichoanalizę, nepasveikau?“ – Aš į tai atsakiau: „Aš, kaip ir jūs, negaliu nieko 
suprasti. Pagal visas meno taisykles jūs privalėjote pasveikti, bet jei jūs sakote, kad to neįvyko, turiu 
jumis patikėti“. Bet jis nesitraukė: „Kodėl aš nepasveikau po visiško prasiskverbimo į mano 
neurozės struktūrą?“ Ir tada aš pasakiau: „Aš nesiimu ginčyti jūsų tezės. Viskas pademonstruota 

 
25 Jung C.G. Psychoterapy and a Philosophy of Life. CW, vol. 16, p. 119. 
26 Platonas. Sokrato apologija. Kritonas. Vilnius: Aidai, 1995. P. 27. 



 16 

tiesiog nuostabiai. Lieka tik vienas turbūt pakankamai kvailas klausimas: kur jūs gimėt ir kas jūsų 
tėvai? Jūs sakote, kad paskutinę žiemą praleidote Rivieroje, o vasarą Saint Moritze. Jums pasisekė, 
kad jūsų tokie tėvai?“ – „Žinoma, ne“. – „Tada turbūt  jūs esate gerai sureguliavęs verslą, ir jūs 
mokate daryti didelius pinigus?“ – „Ne, daryti pinigų aš nemoku“. „Galbūt jums pasisekė dėl 
dėdules?“ „Ne“. – „Tada iš kur gi jūs turite tiek  pinigų?“ Jis atsakė: „Aš esu sudaręs tam tikrą 
sutartį. Turiu draugą, kuris man duoda pinigų“. Aš pastebėjau: „O, tai turėtų būti pasakiškas 
draugas“, –ir jis atsakė: „Tai moteris“. Jinai buvo žymiai už jį vyresnė, jai buvo trisdešimt šešeri 
metai, ji dirbo mokytoja pradinėje mokykloje, gaudavo nedidelį atlyginimą ir, kaip neretai atsitinka 
senmergėms, įsimylėjo dvidešimt aštuonerių metų vaikiną. Pati maitinosi duona ir pienu, kad jis 
galėtų žiemą praleisti Rivieroje, o vasarą – Saint Moritze. „Ir jūs dar klausiate, kodėl jūs sergate!“ – 
sušukau aš, bet jis paprieštaravo: „Jūs samprotaujate kaip moralistas, tai nemoksliška“. Aš atsakiau 
jam: „Jūsų kišenėje esantys pinigai – tai apgautos moters pinigai“. Jis atsakė: „Mes dėl to 
susitarėme. Aš su ja rimtai pasikalbėjau, ir tai, kad imu iš jos pinigų, neturi būti svarstoma.“ Aš į tai 
atsakiau: „Jūs save įtikinėjate, kad tai ne jos pinigai, bet jūs už juos gyvenate, ir tai amoralu. Čia ir 
yra jūsų prievartos neurozės priežastis. Tai kompensacija ir bausmė už jūsų pozicijos amoralumą.“27 
 
Tokiu būdu, sąžinė pasireiškia kaip tam tikra nuo sąmoningų mūsų pastangų nepriklausanti ir 
kryptingai mus veikianti jėga. Natūraliai kyla klausimas: kaip, iš kur ji ten atsirado ir kodėl 
skirtingus žmones ji veikia taip nevienodai, o kai kuriems nedaro įtakos visai? 
Atsakymas į antrą klausimo dalį gana paprastas. Sąžinės, kaip ir kitų kompleksų, pasireiškimo 
galimybės ir jėga priklauso nuo psichikos struktūros. Uždaros pasąmonės žmonės, kurių riba tarp 
sąmonės ir pasąmonės labai stipri, niekada nepatirs jokių iš pasąmonės kylančių jėgų poveikio, taip 
pat ir sąžinės. Geriausiu atveju, sąžinė, neįstengdama prasimušti į jų sąmonę, sukels ligas, kaip 
Jungo aprašytame pavyzdyje, tačiau didesnė jų dalis pragyvena visą gyvenimą, taip ir nepatyrę nė 
mažiausių sąžinės priekaištų. Tai tiesiog žmonės be sąžinės. 
  
Sąžinės formavimosi priežastys žymiai sudėtingesnės. Iš kur pasąmonėje atsiranda  naujas sąlyginai 
autonomiškas psichinis derinys? Jei anksčiau mūsų nagrinėtų pavyzdžių atveju tai nestandartinės 
situacijos, kurių metu atsipalaiduoja ir į pasąmonę nuslenka tam tikri psichinės energijos kiekiai, 
arba nuolatos slopinamos mintys, norai ar jausmai, tai surasti sąžinės priekaištus patiriančių žmonių 
gyvenime kokius nors sąžinės atsiradimą paaiškinančius faktus sunku, o dažniausiai neįmanoma.  
Taip pateiktame pavyzdyje kapinių baimės komplekso atsiradimo priežastis pirmo– ėjimo į kapines 
naktį patirtas siaubas. Nieko panašaus nėra sąžinės atveju. Mes visada ar beveik visada galime 
nurodyti priežastis, kodėl vieną ar kitą žmogų persekioja sąžinė, tačiau niekada nenurodysime faktų, 
paaiškinančių pačios sąžinės atsiradimą ir išnykimą. Taip yra todėl, kad sąžinės atsiradimo 
priežastys glūdi ne atskiro žmogaus, o visuomenės istorijoje. 
 
Jei palyginsime įvairias skirtingus sąžinės priekaištus patiriančių žmonių turinčias visuomenes, 
iškart pastebėsime paprastą, bet šiuo atveju reikšmingą faktą: tose visuomenėse, kur sąžinei 
skiriamas didelis dėmesys, kur žmonės nuolat mokomi būti sąžingi, kur sąžinė įeina į labiausiai 
bendruomenėje paisomų vertybių sąrašą, sąžiningų individų daugiau, negu tose, kur sąžinė yra 
dvasinių interesų periferijoje, ir yra kiekvieno asmeninio pasirinkimo ar preferencijos reikalas. 
Nesunku įsivaizduoti, o kartais ir susidurti su visuomenėmis, ar  bent jau žmonių grupėmis, kurioms 
sąžinė yra anachronizmas, ir kuriose sąžinės priekaištų nepatiria niekas ir niekada. Simptomatiški 
šiuo atžvilgiu Hermano Geringo žodžiai: „Aš neturiu sąžinės, nes mano sąžinė – tai Adolfas 
Hitleris.“28 

 
27 Jung C.G. The Tavistock Lectures. CW, vol. 18, p. 129. 
28 World Fascism: A Historical Encyklopedia. Vol.1. Santa Barbara, Denevri, Oxford: ABC-CLIO, 2006. P. 285. 
 



 17 

Taigi sąžinės kompleksas neatsiranda savaime, o yra kuriamas, palaikomas, formuojamas. 
Pagrindinės tos kūrybos ir palaikymo formos – mintys, žodžiai, darbai. Vieni elgiasi sąžiningai, kiti 
apie tai kalba, treti galvoja. Nuolatinės kai kurių žmonių pastangos būti moraliems ir mokyti 
moralės kitus sukuria tam tikrą psichinę energiją, kuri kaupiasi pasąmonėje ir iš ten veikia atskirų 
individų sąmones. 
Iš šios sąžinės fenomeno analizės išplaukia dvi svarbios išvados. Pirmiausia, kai kurie kompleksai 
neatsiranda stichiškai, o kuriami, ar formuojami sąmoningai; vadinasi, kompleksus gimdo, augina, 
palaiko ne tik slopinimas, bet ir skatinimas. Jei kompleksai – autonomiški psichinės energijos 
deriniai, bet koks veiksmas jų atžvilgiu sukelia atitinkamą reakciją. Slopinami, niekinami, 
smerkiami kompleksai nuslenka į pasąmonę ir iš ten, progai pasitaikius, veikia sąmonę. Ir 
atvirkščiai, skatinami, ugdomi, puoselėjami kompleksai plečiasi, klesti ir pasiglemžia vis daugiau 
ego.  
Kita išvada būtų tokia: bent jau kai kurie kompleksai atlieka kompensacinį vaidmenį. Jie kovoja 
prieš sąmonės vienapusiškumą. Bene paprasčiausia tai iliustruoti sąžinės pavyzdžiu. Koks nors 
žmogus gali dieną naktį įtikinėti save, kad nepadarė nieko blogo, bet sąžinė neduos jam ramybės, 
įkyrės, sukels neurozę, kaip Jungo pacientui, ar privers savanoriškai prisiimti bausmę, kaip tai 
padarė  Raskolnikovas. 
 
Panagrinėsime vieną populiariausių Vakarų literatūros personažų – Don Kichotą. Vienu sakiniu 
Don Kichoto istoriją galima atpasakoti taip: prisiskaitęs romanų apie riterius, herojus kuriam laikui 
išprotėja ir elgiasi taip, tarsi pats būtų riteris, tačiau prieš mirtį pasveiksta ir suvokia gyvenęs ir 
elgęsis neteisingai. Psichologine prasme tai reiškia, jog Don Kichoto psichikoje kuriam laikui buvo 
įsivyravęs riterio kompleksas – pašalinė autonomiška jėga, kuri visiškai nustelbė jo ego ir vertė jį 
elgtis neadekvačiai situacijai. Kas yra tokios jėgos esmė ir iš kur ji atsirado Don Kichoto 
psichikoje?  Šį klausimą galima suformuluoti ir taip: kas sudaro riterio komplekso esmę ir kokios jo 
pasireiškimo ypatybės? 
 
Riterio kompleksas – riterio gyvenimo atspindys. Būsimasis riteris nuo vaikystės mokomas, kaip 
kokioje situacijoje jis privalo elgtis. Kaip elgtis su draugais, kilmingesniais ar žemesniais už save, 
su moterimis, su priešu mūšio lauke, su belaisviu, esant pačiam nelaisvėje ir panašiai. Visos šios 
veiklos rūšys kuria tam tikras idealias schemas, kurios atsispaudžia riterių pasąmonėje ir iš ten 
veikia jų sąmonę, kartais kontroliuodamos, kartais užvaldydamos jų veiksmus.  
Bene ryškiausiai šių idealių schemų poveikis atsiskleidžia per dvikovas. Turbūt neperdedant galima 
teigti, jog visas riterio gyvenimas vyksta nuo dvikovos iki dvikovos. Dvikovą paprastai laimi tas, 
kuris yra geriau įvaldęs kovos menus, veikia automatiškai, tarsi negalvodamas. Sąmonė kovoje 
nedalyvauja, arba dalyvauja tik kaip stebėtoja. Jei riteris dvikovos metu visą laiką galvos, į kurią 
pusę žengti, kaip užsimoti kalaviju ar išvengti smūgio – jis tikrai pralaimės. Dažniausiai dvikovoje 
veikia tarsi ne pats žmogus, o aukštesnė jėga. Rytų kovų menuose ši jėga vadinama qi.  Taip 
senovės Kinijoje buvo sakoma, kad laimi tas, kas geriau valdo energiją qi. Ką reiškia valdyti 
energiją? Akivaizdu, kad, ją būtina struktūruoti, išskirti iš bendro energijos srauto, suteikti jai tam 
tikrą pavidalą, ar formą, įvaryti į pasąmonę, kur ji glūdėtų ir lauktų patogios progos. Tokiai  
pasitaikius – pavyzdžiui, priešui pastojus kelią – ji išplaukia, o kartais tiesiog iššoka  iš pasąmonės 
ir tampa vienintele kūno šeimininke, versdama individą elgtis taip, o ne kitaip.   
Idealios schemų poveikį paprasčiausia iliustruoti dvikovos pavyzdžiu, tačiau jos veikia praktiškai 
visas gyvenimo sritis. Išorinės jų apraiškos užfiksuotos riterių kodeksuose, bene išsamiausias ir 
tobuliausias iš jų – busido, kario kelias. Nusižengimas jam kartais sukelia sąžinės graužatį, draugų 
pasmerkimą, gal net – mirtį. Geriausiau riteriu laikomas ne toks, kuris žino kodeksą ir sąmoningai 
elgiasi pagal jo reikalavimus – geriausias toks, kuris neturi savo ego, yra tarsi užvaldytas aukštesnės 
nuo jo nepriklausančios jėgos ir kiekvienoje situacijoje elgiasi kaip reikia. Svarbų vaidmenį 
formuojant riterio kompleksą vaidina ir jausmai. Būsimasis riteris būtinai mokomas ne tik kaip 



 18 

vienoje ar kitoje situacijoje elgtis, bet ir kokius jausmus patirti – ką mylėti, ko neapkęsti, į ką žiūrėti 
su užuojauta, o į ką – abejingai.  
Tokiu būdu šimtų, tūkstančių žmonių atliekami veiksmai ir patiriami jausmai sukuria kompleksą, 
kuris, savo ruožtu, veikia atskirų individų veiksmus, jausmus, gyvenimo būdą. Būtina pabrėžti, jog 
šiuo atveju kalbama ne apie individualius kiekvieno riterio kuriamus kompleksus, bet apie vieną , 
kurį kuriant dalyvauja ir poveikį patiria visi riteriai. Kiekvienas riteris tam tikroje situacijoje elgiasi 
šiek tiek skirtingai, bet jų elgesyje yra kažkas bendro, kas leidžia riterio elgesį atskirti nuo, tarkim, 
pirklio elgsenos. Vienas riteris, sutikęs damą, galantiškai nusilenkia, kitas priklaupia ant vieno 
kelio, trečias pasako komplimentą, tačiau bet kuriuo atveju mes galime pasakyti: jis elgiasi kaip 
riteris. Tai įmanoma todėl, kad egzistuoja tam tikros elgesio normos, schemos, etalonai, kurie ir 
suteikia galimybę vieną elgesio modelį atskirti nuo kito. Jungas šias idealias veikimo formas vadino 
archetipais: „Egzistuoja tiek archetipų, kiek ir tipiškų gyvenimo situacijų. Begaliniai pasikartojimai 
atspaudžia šį patyrimą psichinėje konstitucijoje, bet ne tam tikru turiniu užpildytų vaizdinių forma, 
o kone formomis be turinio, kurios iš esmės yra tik tam tikrų pažiūrų ar elgesio galimybės. Jei 
gyvenime atsitinka kas nors, kas atitinka archetipą, jis aktyvuojasi. Tada panašiai kaip instinktyvios 
reakcijos atveju, atsiranda būtinumas veikti taip, o ne kitaip, kuris nugali protą ir valią, arba sukelia 
konfliktą, peraugantį į šį tą patalogiško, t.y. sukelia neurozę.“29  
Būtent taip ir atsitiko Cervanteso herojui. Romanų apie riterius skaitymas pažadino jo pasąmonėje 
glūdėjusius archetipus, kurie ir vertė jį tam tikrose situacijose elgtis vienaip, o ne kitaip.  
Iš šio literatūrinio pavyzdžio aiškėja viena svarbi išvada.  Kai kurie psichiniai deriniai yra stipresni 
ir ilgaimžeškesni už juos suformavusių žmonių psichikas. Vienoje tautoje ar grupėje  susiformavęs 
kompleksas gali pasireikšti visai kitoje po daugelio metų ar nepasireikšti niekada. XVI amžiuje 
Ispanijoje jau nebuvo nė vieno riterio, bet riterio kompleksas išplaukė iš pasąmonės ir tam tikram 
laikotarpiui užvaldė vargšo dono iš La Mančos sąmonę. Vokiškasis fašizmas jau seniai išnyko, bet 
daugelyje pasaulio beprotnamių tebegyvena savi hitleriai.  
 
Gali kilti klausimas: ar egzistuoja ne tik tam tikroms žmonių grupėms, bet visuomenei būdingi 
kolektyviniai kompleksai, ar archetipai? Patyrimas sako, taip. Pailiustruosime tą dar vienu 
literatūriniu pavyzdžiu.  
Viena iš reikšmingesnių XX a. vidurio knygų – George Orwello 1984 metai. Psichologine prasme ji 
vertinga visų pirma tuo, kad joje parodyta ideologinio– šiuo atveju komunistinio– komplekso 
pergalė prieš sąmoningas herojaus pastangas. Romano herojus – totalitarinėje komunistinio tipo 
valstybėje gyvenantis disidentas. Realiose valstybėse tokie žmonės dažniausiai būdavo arba 
sunaikinami, arba izoliuojami. Tačiau egzistavo ir trečia – taip vadinama perauklėjimo galimybė. 
Perauklėjimas laikomas sėkmingu, kai herojaus sąmonė beatodairiškai pajungiama visuomenėje 
vyraujančiam kompleksui, kai herojus ne tik elgiasi, kalba, mąsto, bet ir jaučia taip, kaip reikia. 
Būtent taip ir atsitinka romano herojui: jis palaipsniui persiima visuomenėje vyraujančiomis 
nuotaikomis, mintimis, jausmais ir romano pabaigoje jaučia, kad „myli Vyresnijį brolį.“30 
 
Iš šio pavyzdžio galima daryti išvadą, kad kai kurie ego kompleksai yra tam tikrų didesnių dalelės. 
Jei koks nors žmogus elgiasi, kalba, mąsto ir jaučia kaip tikras komunistas, galima teigti, kad jo ego 
– komunistinio komplekso dalis. Kiekviena ideologija konkrečiam visuomenės nariui numato tam 
tikrą socialinį vaidmenį: vienas turi būti geras darbininkas, kitas mokytojas, dar kitas kareivis. 
Psichologinis šiu vaidmenų atitikmuo yra tam tikri kompleksai.  
Auklėjimas – nuoseklus ir bemaž sėkmingas asmenybės formavimas, pasireiškiantis pirmiausia tuo, 
kad ego stengiamasi užpildyti socialiai teigiamais turiniais. Kartais auklėjimas vyksta sėkmingai, ir 
ego užpildomas šiais turiniais. Tačiau dažni atvejai, kai be sąmoningų auklėtojų pastangų žmogaus 

 
29 Jung C.G. The Archetypes and the Collective Unconscious. In The Portable Jung (edited by J. Campbell). Penguin 
Books, 1978. P. 66–67. 
30 Orvelas D. Gyvulių ūkis. 1984ieji. Vilnius: Vyturys, 1991. P. 319. 



 19 

psichika yra veikiama ir iš pasąmonės išplaukiančių jėgų. Jei šių jėgų atsiradimą ir susiformavimą 
galima paaiškinti šio žmogaus biografijos faktais, kalbame apie individualius, jei tautos ar žmonijos 
istorija – apie kolektyvinius kompleksus. 
 
Kompleksai ir archetipai 
 
Jungo analitinė psichologija formavosi bandant paaiškinti dvi viena kitą papildančias faktų grupes. 
Pirma iš jų susieta su vadinamais okultiniais reiškiniais. Visais laikais ir visose tautose buvo 
žmonių, kurie kalbėjo ir elgėsi taip, tarsi jų lūpomis bylotų tam tikros jiems nepavaldžios ir nuo jų 
sąmoningų pastangų nepriklausomos jėgos. Devyniolikto amžiaus pabaigoje ypač madingas buvo 
spiritizmas. Pirmas mokslinis Jungo darbas daktaro disertacija „Apie vadinamų okultinių reiškinių 
psichologiją ir patologiją“ – ir skirtas spiritizmo analizei.  
Antrą faktų grupę pateikė kultūrinė antropologija. Pradėjus nuodugniau tyrinėti pirmykštes kultūras 
paaiškėjo, kad įvairių geografiškai ir istoriškai tolimų tautų mituose egzistuoja šiek tiek skirtingi, 
bet nesunkiai atpažįstami motyvai. Bandymai aiškinti šių motyvų egzistavimą perdavimu platesnio 
pripažinimo mokslinėje terpėje nesulaukė. Jungas atkreipė dėmesį į tai, kad panašūs motyvai 
egzistuoja ir kai kurių žmonių sapnuose. Be to. medicininėje Jungo praktikoje pasitaikė atvejų, kai 
psichoterapijos seansų metu pacientų vaizduotėje gimdavo tokie mitologiniai  motyvai, apie kuriuos 
sąmoningame  savo gyvenime jie nieko nežinojo ir net neįtarė tokius egzistuojant. Visa tai vertė 
manyti, kad žmogaus psichika nėra tik auklėjimo ar aplinkos rezultatas, o turi tam tikrą daugeliui 
individų ar net tautų bendrą sluoksnį.  
 
Jungo darbuose aptinkame keletą vieną kitą papildančių ir paaiškinančių archetipo sampratų. 
Pirmiausia „archetipas“ reiškia: typos (atspaudas), t.y.tam tikras archajinio pobūdžio derinys, kurio  
formą, turinį sudaro mitologiniai motyvai. Grynuoju pavidalu šie motyvai aptinkami pasakose, 
mituose, legendose, folklore. Štai kai kurie gerai žinomi motyvai: Didvyrio, Gelbėtojo, Drakono 
vaizdiniai (Drakono vaizdinys visada susietas su jį nugalinčio Didvyrio vaizdiniu), Banginio, ar 
Didvyrį praryjančios Pabaisos“31. 
 
Jungas, įvedęs archetipo sąvoką, siekė surasti bendrą daugelio pasikartojančių mitologinių motyvų 
pagrindą. Konkrečius įvairiose kultūrose pasireiškiančius mitologinius, ideologinius ar religinius 
vaizdinius jis vadino archetipiniais vaizdiniais, o bendrą jų pagrindą – archetipais. Šia prasme 
pasąmonės struktūrą sąlyginai galima palyginti su kristalų struktūra:  kaip nematomos, grafiškai 
geometrinių gardelių forma vaizduojamos struktūros lemia kristalo sandarą, taip archetipai lemia 
konkrečius vaizdinius. „Archetipai – tai faktoriai ar motyvai, tvarkantys ir rikiuojantys psichinius 
elementus į vaizdinius (vadinamus archetipiniais), bet tai vyksta taip, kad pažinti juos galima tik 
pagal jų daromą efektą.“32 
 
Svarbus archetipų bruožas – jų suvokimas susietas su tam tikrais jausmais, emocijomis, 
išgyvenimais. Šiuo atžvilgiu jie primena Arthuro Schopenhauerio „idėjas“: „Schopenhaueris aiškiai 
pripažino, kad ‚idėja’, tai yra pirminis vaizdas pagal mano apibrėžimą, negali būti pasiekta tokiu 
būdu kuriuo sukuriama sąvoka, arba “idėja” (“idėja” Kanto prasme) ... kad tam būtinas elementas, 
nesusijęs su formuluojančiu protu, kaip sako Schopenhaueris, “geniali nuotaika”, - čia turima 
galvoje ne kas kita, kaip tam tikra jausmo būsena.“33 Archetipai, viena vertus, yra formalūs 
faktoriai, atsakingi už pasąmonėje vykstančių procesų organizaciją, antra vertus– „elgesio 
modeliai“. „Archetipas – tai ne tik nuolatos pasikartojančių tipinių patyrimų atspaudas, bet jie tuo 
pat metu reiškiasi ir kaip jėgos ar tendencijos, verčiančios kartoti tą patį patyrimą. Reikalas tas, kad 

 
31 Jung C.G. The Tavistock Lectures. CW, vol. 18, p. 37-38. 
32 C. G. Jung, Psychology and Religion: West and East. CW, vol. 11, p. 738.   
33 Jung C. G. Psichologiniai tipai, p. 580.  



 20 

visada, kai koks nors archetipas pasireiškia sapne, fantazijoje ar gyvenime, jis visada turi savyje tam 
tikrą ,įtaką’ ar jėgą, kurios dėka jo poveikis turi numinozinį, žavintį arba verčiantį veikti pobūdį.“34 
 
Nepaisant gausios empirinės ir teorinės Jungo bei jo mokinių sukauptos medžiagos, kolektyvinės 
pasąmonės teorija mokslinės bendruomenės buvo ir yra vertinama nevienareikšmiškai. Taip, kai 
kurių scientologinių psichologijos krypčių atstovai laiko psichodinaminės krypties metodus 
nemoksliškais ir priešpriešina jiems neurofiziologiją ar elgesio tyrimus. Be abejo, kiekvienas tyrėjas 
renkasi ar kuria labiausiai tą pasaulėžiūrą, temperamentą, psichologinį tipą atinkantį metodą, tačiau 
laikyti jį vieninteliu moksliniu paprasčiausiai nemoksliška. Biheviorizmo pradininkas Johnas B. 
Watsonas dar prieš šimtą metų rašė, jog „atėjo laikas, kai psichologija paprasčiausiai privalo atmesti 
bet kokias nuorodas į tokią sąvoką, kaip sąmonė.“35. Nepaisant to, sąmonės tyrinėjimai vyksta ir 
dabar, ir tęsis, kol egzistuos pati sąmonė. Tai tinka ir pasąmonei.  
 
Dalis psichologų, pirmiausia psichonalitinės krypties atstovų, pripažįsta Jungo indėlį tyrinėjant 
individualią pasąmonę, bet neigia euristinę kolektyvinės pasąmonės sąvokos reikšmę36. Šiuo atveju 
būtina atkreipti dėmesį į tai, kad, nors psichoanalitinės ir individualios psichologijos atstovai 
kvestionuoja kolektyvinės pasąmonės egzistavimą, jie pripažįsta bendras daugeliui žmonių 
pasąmonės tendencijas ar linkmes. Taip Freudas kalbėjo apie Edipo(Oidipo) kompleksą, Adleris – 
pirmavimo siekį. Šiame kontekste Freudo ar Adlerio teorijos, lyginamos su analitine psichologija, 
atrodo fragmentiškos ir nepilnos. Kaip rašė Jungas, „pradžioje daug žadėjusi freudistinė pasąmonės 
teorija apsiribojo vienu vieninteliu archetipu – ,Edipo kompleksu’; ji nebuvo išvystyta jo 
artimiausių mokinių darbuose. Su incestu (kraujomaiša) susietas Edipo kompleksas, pakankamai 
įtikinamai paaiškinamas seksualiniu instinktu, todėl, jei nereikalautume gilesnio filosofinio 
pagrindimo, tokį paaiškinimą galima laikyti kaip patenkinamą. Tai tinka ir Adlerio pamėgtai 
subjekto valdžios valiai. Freudas ir Adleris savanoriškai užsisklendė savo pačių vienapusiškose 
prielaidose, atmetančiose bet kokio kitokio aiškinimo teisingumo galimybę, ir tuo pačiu 
neišvengiamai vedančiose į fragmentinių aiškinimų aklavietę.“37 
Antra vertus, kai kurios Jungo oponentų mintys gali pasitarnauti konstruktyviai analitinės 
psichologijos idėjų plėtotei. Pirmiausia tas pasakytina apie Edwardo Gloverio abejones dėl 
kolektyvinės pasąmonės vaidmens siekiant išminties ir žinių. „Kaip gali paveldėta tendencija 
suteikti išminties ir žinių?“38 – klausia jis. Platesne prasme šią problemą galima suformuluoti taip: 
kaip gali priešistoriniais laikais susiformavusios psichikos struktūros (archetipai) lemti ar bent jau 
reikšmingai daryti įtaką  dvasinei žmonijos raidai? 
 
Tam tikros kritikos Jungas susilaukė ir iš Rytų filosofijos bei religijos tyrinėtojų. Pirmiausiai tai 
susiję su pasąmonės analizei taikomomis sąvokomis. Kaip rašo Beinorius, „pirmoje paskaitoje, 
skirtoje Ku™dalinî jogai, jis (Jungas – S. J.) sako: „Pasąmonėje egzistuoja turtingas archetipinių 
vaizdinių pasaulis; archetipai yra kūrybinės fantazijos veiksniai, dėsniai ar kategorijos, todėl galėtų 
būti laikomi psichologiniais samskarų ekvivalentais.“ Ketvirtoje paskaitoje į klausimą, ar samskaros 
yra archetipai, jis atvirai pripažįsta, taip. 
Tačiau, nepaisant šio samskarų ir archetipų tapatumo pripažinimo, tarp jų egzistuoja ir esminiai 
skirtumai. Pirma, Jungui archetipai kyla iš  bendros žmonijos kolektyvinės pasąmonės, o indams 
samskaros – daugybės individualių praeities gyvenimų suformuoti veiksniai, kurie gilių meditacinių 
pratybų metu gali būti iškelti į sąmonės paviršių ir priminti ankstesnius patyrimus. Antra, Jungas 

 
34 Jung C.G. On the Psychology og Unconscious.CW, vol. 7, p. 70-71.  
35 Watson J. B. Psychology as the bihaviorist views it. Psychological review, 20, 1913. P. 163. 
36 Žr., pvz., Glover E. Freud or Jung. London: Alien & Unwinn, 1950. Noll R. The Arian Christ. Secret Life of Carl 
Gustav Jung. New York: Random House, 1994.  
37 Jung C.G. Flying Sources. CW, vo. 10, p. 348-349. 
38 Glover E. Freud or Jung. P. 51. 



 21 

siūlo panaudoti archetipinę, niekada neišnykstančią atmintį tikrovės pažinimui, jogai siekia išvalyti 
psichę nuo tikrovės suvokimą iškreipiančio samskarų poveikio. Nušvitimą patyrusių jogų sąmonė 
yra visiškai išvalyta nuo nesąmoningų samskarų, ji yra totaliai atvira, pratibhâ, čia ir dabar, 
tiesiogiai matanti reiškinius tokius, kokie jie iš tikrųjų yra (yathâbhuta).“39 Kitame darbe esminį 
skirtumą tarp jogos ir Jungo analitinės psichologijos  Beinorius formuluoja taip: „Jungui sąmoninga 
ir nesąmoninga psichika yra įtakojama ne tiek paties žmogaus praeities, kiek kolektyvinės visos 
žmonijos istorijos, tuo tarpu pagal jogą pasąmonė yra formuojama žmogaus buvusių gyvenimų ir 
yra individualios karmos rezultatas.“40  
 
Gali būti, kad Jungas nepakankamai įvertino tarp archetipų ir samskarų egzistuojančius skirtumus ir 
itin laisvai interpretavo tradicines indų psichologines schemas. Nenuostabu ir tai, kad tūkstantmetes 
tradicijas turinti indų filosofija psichikos struktūrą paaiškina neblogiau, o kai kuriais atžvilgiais gal 
ir geriau nei Jungo archetipų teorija. Tačiau šiuo atveju svarbu  atsižvelgti į skirtumą tarp filosofijos 
ir psichologijos, ar, tiksliau, tarp filosofinės ir empirinės psichologijų. Filosofinės psichologijos 
tikslas – įrašyti psichiką į darnų būties ir jos pažinimo kontekstą. Empirinė psichologija, kurios 
atstovu save laikė ir Jungas, formuojasi kaip tam tikrų empirinių faktų aiškinimas. Pailiustruosime 
tai pavyzdžiu.  
 
Gerai žinoma, kad kai kurie tolimų geografiškai regionų – tarkim, Kalifornijos, Pietų Afrikos ir 
Sibiro – gyventojai tvirtina, bendraujantys su ateiviais. Jei tai ne sąmoninga apgaulė, visi jie patiria 
panašių psichinių jėgų poveikį. Kadangi sąmoningomis pastangomis šie žmonės negali reguliuoti 
nei bendravimo su ufonautais vietos, nei laiko, tai yra iš pasąmonės kylančios jėgos. Kokiomis 
paradigmomis remdamiesi šių ir panašių jėgų kilmę aiškina skirtingų psichologijos mokyklų 
atstovai?   
Pirmiausia šį kaip ir bet kokį kitą psichikos sutrikimą galima aiškinti smegenų liga. Nėra jokios 
abejonės, kad smegenų veiklos sutrikimai anksčiau ar vėliau baigiasi psichikos pasikeitimais, bet ne 
atvirkščiai. Tikimybė, kad daugelio geografiškai ir istoriškai tolimų žmonių smegenyse įvyko 
analogiški pokyčiai, privertę juos visus tvirtinti, kad jie bendrauja su ateiviais, tokia maža, kad jos 
neverta nė aptarinėti. Ieškoti šių faktų paaiškinimo su ufonautais bendraujančių žmonių 
biografijose, kaip tai darytų psichoanalitinės krypties atstovai, taip pat beprasmiška ir beviltiška. 
Joga įtrauktų į analizės lauką ne tik dabartinį, bet ir buvusius gyvenimus. Karmos teoriją šiame 
kontekste galima interpretuoti kaip praplėstą psichoanalitinės teorijos variantą. Toks požiūris, be 
abejo, padidintų panašumų atradimo galimybę, bet iš karto perkeltų problematiką iš psichologijos į 
metafizikos sritį. Analitinė psichologija postuluoja bendro žmonių grupėms, tautoms, žmonijai 
psichikos sluoksnio egzistavimą.   
Būtina akcentuoti, kad analitinė psichologija šiuo, kaip daugeliu kitų atvejų, nepaneigia, o greičiau 
papildo kitas teorijas. Nėra jokių abejonių, kad kai kuriuos psichikos sutrikimus sukelia smegenų 
pokyčiai ir gydyti padarinius galima tik vaistais. Nemažai neurozių kyla dėl vaikystėje ar 
brandžiame amžiuje patirtų traumų, ir gydyti jas galima tik psichoanalizės metodais. Gali būti, kad 
ir fizinės, ir psichinės traumos nulemtos mūsų karmos, o pagerinti savo karmą galime jogos 
metodais. Tačiau manyti, kad skirtingais laikais ir skirtingose vietose gyvenančių žmonių karmos 
tokios panašios, jog išsilieja tokiais pačiais vaizdiniais – labai drąsu. Žymiai paprasčiau ir natūraliau 
manyti, kad tokie pat ar panašūs psichiniai vaizdiniai kyla iš to paties šaltinio. Jei yra psichinės 
jėgos, kurios veikia ne tik pavienius individus, bet ir žmonių grupes, ir kurių kilmės negalima 
paaiškinti nei atskiro individo biografijos faktais, nei smegenų funkcionavimo ypatybėmis, 
vadinasi, egzistuoja ir psichikos sritis, kurioje šios jėgos gimsta, formuojasi ir iš kur veikia individų 

 
39 Beinorius A. Analitinė C.G. Jungo psichologija ir religinė Indijos tradicija. Logos, 2000, Nr. 22, P.31–47. 
40 Beinorius A. On the Linguistical and Psychological in Indian Religion. Imagining otherness: Postcolonial 
perspective to Indian Religious Culture.  Vilnius: Kronta, 2006. P. 168. 
 



 22 

psichikas. Analitinėje psichologijoje ši psichikos sritis įvardijama kaip kolektyvinė pasąmonė. 
Įvairiose istorinėse kultūrinėse epochose kolektyvinė pasąmonė reiškiasi skirtingai. Kadaise 
pasąmonė bylojo žmonėms Didžiosios Motinos, Drakono ar Laumės lūpomis, reiškėsi kaip angelai,  
demonai ar dievai. Nieko nuostabaus, kad prasidėjus kosminiams skrydžiams, sustiprėjus sąlyčiui 
su iki tol svetimomis ir nepažįstamomis erdvėmis, kolektyvinės pasąmonės turiniai vis dažniau 
įgauna ateivių pavidalą. 
 
Nemažai kritikos susilaukė ir archetipų kilmės teorija. Kaip teigė Jungas, „archetipai kaip 
aprioriniai veiksniai yra ypatingas, psichologinis biologams žinomo „stereotipinio elgesio”, 
suteikiančio visoms gyvoms būtybėms būdingas specifines savybes, atitikmuo. Evoliucionuojant šio 
biologinio pagrindo raiška gali keistis, ir tas pats gali vykti archetipų raiškos sferoje. Tačiau 
empiriniu požiūriu archetipas niekada neatsirado organinio gyvenimo rėmuose. Jis atsirado kartu su 
gyvenimu.“41 Šis ir panašūs teiginiai atvėrė galimybę gausiai ir ne visada pagrįstai įgimtų archetipų 
teorijos kritikai. Atsakydamas į panašaus pobūdžio kritiką Jungas rašė: „Mano požiūrį į „archajiškas 
liekanas“, kurias aš vadinu „archetipais“, arba „pirmykščiais vaizdiniais“, nuolat kritikavo žmonės, 
kuriems stinga reikiamų žinių apie sapnų psichologiją ir mitologiją. Terminas ,archetipas’ dažnai 
suprantamas neteisingai – kaip reiškiantis tam tikrus apibrėžtus mitologinius vaizdinius ir motyvus. 
Bet tai yra ne kas kita, kaip sąmoningas iškreipimas; būtų absurdiška teigti, kad tokios įvairios 
išraiškos formos gali būti paveldimos. 
Archetipas yra tendencija (polinkis) kurti tokias motyvo išraiškas (pavaizdavimus) – išraiškos gali 
labai skirtis detalėmis, tačiau nenukrypsta nuo pagrindinio modelio... Iš tikrųjų jie yra instinktyvi 
linkmė, kaip instinktyvus paukščių impulsas sukti lizdus arba skruzdžių – kurti organizuotas 
gyvenvietes – skruzdėlynus.“42 
 
Tokiu būdu, „archetipai yra sielos elementai ir paveldimi taip pat, kaip morfologiški žmogaus kūno 
elementai“43.  Antra vertus, „archetipas – ne kas kita kaip jau antikoje aptinkamas apibūdinimas,, 
sinonimiškas „idėjai“ platoniškąja prasme“44. Kaip „sielos elementai“ archetipai susiformavo 
priešistoriniais laikais kaip „nesuskaičiuojamų pakartojimų“ rezultatas. O kaip atsirado Platono ar 
Schopenhauerio idėjos? Ir kas vertė žmones daryti tuos ,nesuskaičiuojamus pakartojimus’? Ar kokie 
kiti, „pirmieji“ archetipai? Tai klausimai, į kuriuos aiškūs ir išsamūs atsakymai  greičiau liudija apie 
aukštą atsakančiojo savimonę nei atspindi realų pažinimo procesą. Kaip pašnekovo įkyriai 
kamantinėjamas nebe humoro pastebėjo Jungas, „manęs ten nebuvo, kai buvo kuriami pirmieji 
archetipai“45. 
 
Naujas kolektyvinės pasąmonės tyrimų etapas siejamas su archetipinės psichologijos atsiradimu. 
Skirtingai nuo Jungo, besiremiančio kai kuriomis Schopenhauerio, o dar anksčiau Platono idėjomis, 
archetipinė psichologija vadovaujasi Giovanio Vico mokymu apie „fantastines realijas“ (universli 
fantastici)46. Tokiu būdu archetipinė psichologija dažniausiai nagrinėja tik fenomeną – archetipinį 
vaizdinį, tačiau atveria galimybę kiekvieną vaizdinį traktuoti kaip archetipinį. Koks nors vaizdinys 
tampa archetipiniu tuo atveju, jei jis sukelia emocinį atsaką, o emocinis atsakas traktuojamas kaip 
vertybė. Kaip rašo Hillmanas, „žodis „archetipinis“ ne tik nurodo į kažką, kiek liudija apie kažką, ir 

 
41 Jung C.G. The Archetypes and the Collective Unconscious.  CW, Volume 9, Part I,  p. 133. 
42 Jungas K. G. Žvelgiant į pasąmonę. Taura, 1994. P. 69. 
43.Jung C.G. Psychological Aspects of the Mother Archetype. CW, vol. 9.1, p. 136. 
44 Jung C.G. Concerning the Archetypes and the Collective Unconscious. CW, vol. 9.1, p.43. 
45.Jung C.G. interviewed by Richard Evans, of the University of Houston, filmed in Zurich in 1957; presented by the 
Analitic psychology Club of Los Angeles, oct. 27, 1960. 
46 Vico G. The new science. Ithaca: Cornell University Press, 1968. 



 23 

tas kažkas yra vertybė... Iki tokio laipsnio, iki kokio kiekvienas vaizdinys gali įgauti savo 
archetipinę reikšmę, visa psichologija tampa archetipine“47.  
 
Avensas48 buvo vienas pirmųjų mokslininkų, kuris ontologinės archetipų traktuotės atsisakė ir 
apribojo juos fenomenų pasauliu. Kita reikšminga šio mokslininko idėja yra archetipinės 
psichologijos ryšys su Rytų filosofija. Ypač reikšmingas vaidmuo interpretuojant vakarietišką Rytų 
filosofiją teko Corbinui. Apibūdindamas Corbino svarbą archetipinės psichologijos raidoje, 
Hillmanas rašo: „Antru (po Jungo) archetipinės psichologijos kūrėju buvo Henry Corbinas (1903–
1978), prancūzų mokslininkas, filosofas ir mistikas, daugiausiai žinomas kaip islamiškos minties 
interpretatorius. Corbinas teigė, kad archetipų pasaulis (mundus archetypalis, ar alam al-mithal) yra 
vaizduotės pasaulis (mundus imaginalia). Tai specifinis įsivaizduojamų realijų pasaulis, kuriam 
pažinti reikalingi kitokie metodai ir suvokimo būdai, negu tie, kurie naudojami už šių realijų 
esančio dvasinio pasaulio suvokimui ar empirinio pasaulio pagrindą sudarančiam jusliniam 
suvokimui ir visai netinka naivios formuluotės. Vaizduotės pasaulis suteikia galimybę ontologinį 
psichinio pagrindą sudarančius archetipus traktuoti kaip fundamentines vaizduotės struktūras arba 
kaip esmiškai imaginatyvinius reiškinius, transcendentinius juslinio pasaulio atžvilgiu, jei ne pagal 
formą, ko gero, pagal vertę. Jų vertę sudaro teofaninė vertė, virtualumas ir potencialumas, kuris 
ontologiškai neišvengiamai slypi už aktualumo ribų. (Jie turėtų reikštis kaip fenomenai, bet 
egzistuoja vaizduotėje ar vaizduotei). Mundus imaginalia suteikia archetipams (jei reikia) 
vertinamąjį-kosminį pradą, visiškai nesuvedamą į tokias sąvokas, kaip biologinis instinktas, 
amžinos formos, skaičiai, sociolingvistinis perdavimas, biocheminės reakcijos, genetinis kodavimas 
ir pan. 
Perkėlęs archetipines realybes į ontologinį kontekstą, Corbinas suformulavo dar du teiginius. 
Pirmiausia fundamentinis archetipo charakteris prieinamas vaizduotei ir pasireiškia kaip vaizdas; 
archetipinės psichologijos metodas imagitatyvinis; jos dėstymas turi būti poetinis ir ritorinis, o 
samprotavimai nebūtinai turi būti logiški”49.   
Kadangi archetipų pasaulis, pagal Corbiną, yra vaizduotės pasaulis, o patys archetipai – 
fundamentinės vaizduotės struktūros, aktyvi vaizduotė tampa ir pagrindine archetipų pažinimo 
priemone50.  
 
Kitas svarbus archetipinės psichologijos pasiekimas – ji ne tik susiejo, bet supynė religinę ir 
psichologinę paradigmas51. Tačiau archetipinės psichologijos paradigmų taikymas suformulavo 
nemažai naujų klausimų. Štai tik kai kurie iš jų. Jei atskiro žmogaus ir kultūrų raidą lemia tam 
tikros pasąmonės struktūros, kodėl daugelis individų niekada nepatiria jokių iš pasąmonės kylančių 
jėgų poveikio? Koks sąmonės vaidmuo kuriant ir palaikant fundamentines vaizduotės struktūras? 
Kokiu būdu idealūs vaizdiniai – fundamentinės vaizduotės struktūros – veikia jusliniame pasaulyje 
vykstančius procesus, tai yra kaip formuoja ir atskirų tautų, ir civilizacijų kultūras? Ir pagaliau 
kokias Vakarų civilizacijos raidos (o gal ir žmonijos) tendencijas galima išskirti remiantis 
archetipinės psichologijos paradigmomis? Šių ir kitų iš jų išplaukiančių klausimų svarstymas ir 
sudarys tolesnį knygos turinį.  
 

 
47 Hillman J. An Inquiry into Image.  Spring publications,  1977. P. 82–83.  
48 Avens R. Immagination Is Reality: Western Nirvana in Jung, Hillman, Barfield and Cassirer. Spring publications, 
1980.   
49 Hillman J. Archetypal Psychology: A Brief Account. (with a Bibliography of Archetypal Psychology compiled by 
Tom Cheetham), Uniform Edition of the Writings of James Hillman, Volume 1. Putnam, CT: Spring Publications, 
2004. P. 15. 
50 Corbin H. Mundus Imaginalis or the Imaginary and the Imaginal. http://www.hermetic.com/bey/mundus 
imaginalis.htm – žiūrėta 2009. 09. 28 
51 Žr. Uždavinys A. Hermio Trismegisto išminties kelias: hermetinis rinkinys. Vilnius: Sophia, 2005. 

http://www.springpub.com/uniformedition.html


 24 

Šiame darbe fundamentine kolektyvinės pasąmonės struktūrą apibūdinančia sąvoka laikysime 
kolektyvinio komplekso sampratą. Jungas išskyrė du pagrindinius kolektyvinės pasąmonės 
elementus: instinktus ir archetipus. Mūsų manymu, šių dviejų sąvokų nepakanka, norint apibūdinti 
tokį sudėtingą reiškinį, kokia yra kolektyvinė pasąmonė. Net kasdieninė patirtis parodo, kokios,  
svarbios kolektyvinės pasąmonės struktūroje yra įvairiausios fobijos, jausmai. Akivaizdu, kad 
rimtesni kultūros tyrimai neįmanomi be simbolių ir vertybių analizės. Atsižvelgiant į tai, 
kolektyvinės pasąmonės struktūrą  schematiškai būtų galima pavaizduoti taip.   
 
Pamatinį kolektyvinės pasąmonės sluoksnį sudaro instinktai. Jungas instinktus apibūdino kaip 
polinkį, potraukį tam tikrai veiklai52. Įvairūs praeities filosofai ar psichologai kalbėjo apie įvairius 
instinktus ir pateikė skirtingą jų klasifikaciją. Friedrichas Schilleris kalbėjo apie du žmonėms 
būdingus potraukius (Trieben): potraukį materijai ir formai. Freudas išskyrė dvi instinktų grupes: 
gyvenimo (alkis, agresija, seksualinis instinktas) ir mirties – „tų, kurie siekia nuvesti gyvas būtybes 
į mirtį“53. Jungas suformulavo penkias instinktų ar instinktyvių faktorių grupes: kūrybą, refleksija, 
veikla, seksualumą ir alkį.   
 
Kitas kolektyvinės pasąmonės sluoksnis – tam tikroms žmonių grupėms būdingos fobijos ar, 
platesne prasme, jausmai. Paprasčiausi iš jų – vorų, gyvačių, aukščio baimė. Kitas pavyzdys galėtų 
būti senovės germanų kariams būdinga „vut“, (aistros, įniršio) būklė. „Vut“ nėra įgimtas charakterio 
bruožas, o kolektyvinėje pasąmonėje glūdinti ir kartais žmones (dažniausiai vyrus) užvaldanti 
energija. Tai savotiška demoniška beprotybė, kurį sukelia siaubą priešininkui, o neretai jį 
paraližiuoja. Airiai panašios būsenos apibūdinimui vartojo „ferg“, Homeras – „menos“ sąvoką.  
 
Trečią kolektyvinių turinių grupę sudaro archetipai. Pagrindinis archetipų skiriamasis bruožas nuo 
anksčiau nagrinėtų – tai, kad jie visada susieti su vaizdiniais. Ryškiausi ir bene geriausiai analitinėje 
psichologijoje išnagrinėti archetipai yra persona, šešėlis, animus/anima. Kaip rašo Jungas, šie 
archetipai „dažniausiai ir labiausiai veikia ego“54.  Anima/animus vaizdiniai – tai giminės pratęsimo 
instinkto tęsinys ir sukultūrinimas. Žmogui kaip biologinei būtybei įgimtas seksualinis potraukis, 
kuriam realizuoti reikalingas priešingos lyties atstovas. Žmogui kaip socialinei būtybei būdinga 
meilė, ar Erosas, kiekvienoje istorinėje epochoje bei kultūrinėje aplinkoje gimdantis savus meilės 
objekto vaizdinius. Kartais kultūrinė aplinka taip transformuoja Erosą, kad biologinis pagrindas 
išnyksta, ir norma tampa meilė tos pačios lyties atstovui. Personos ir šešėlio struktūrų atsiradimas 
atspindi ego diferenciaciją iš kolektyvinės pasąmonės. Kol ego visiškai paklūsta kolektyvinei 
pasąmonei, šios figūros nereikalingos. Tačiau ego plečiantis, turtingėjant, užsipildant vis naujais, 
neretai kolektyvinės pasąmonės prigimčiai ir struktūrai prieštaraujančiais turiniais, atsiranda 
poreikis kaip nors reguliuoti santykius tarp ego ir jo aplinkoje vyraujančių psichinių struktūrų. 
Persona atlieka tarpininko tarp ego ir socialinės aplinkos vaidmenį ir atspindi ego poreikį 
integruotis į jo socialinėje terpėje vyraujančias ir jam primetamas elgesio normas. Jei ši integracija 
nelabai sėkminga, jei žmogus jaučiasi „ne toks, kaip visi“, jis patiria tam tikrą psichinį diskomfortą 
ir iš jo išplaukiantį poreikį prisiimti visuomenės jam užkraunamą vaidmenį. Priešinga šiai  
praktiškai kiekvienam ego būdinga tendencija yra noras išsiskirti, mesti iššūkį aplinkiniams ar 
visuomenei bendrai, sulaužyti egzistuojančias elgesio normas ar nutraukti arpažeisti socialinius 
ryšius. Šią tendenciją įkūnija šešėlis. Vienų žmonių gyvenime  ar bent jau tam tikrame jo etape 
vyrauja persona, kitų – šešelis.  
 

 
52 Jung C.G. Psichologiniai tipai, p. 516.  
53 Райкрофт Ч. Критический словарь психоаналитика. Санкт Петербург, 1995. С. 58  
54 Jung C.G. Aion; Researche into the Phenomenology of Self. The Portable Jung. P. 145. Žr. taip pat Jungas C.G. 
Pasąmonės vaidmuo. Kultūra ir civilizacija (sudarytojai Ž. Beliauskas ir S. Juknevičius.) Vilnius: Gervelė, 1999. P. 
417–429. 



 25 

Ketvirtas kolektyvinės pasąmonės sluoksnis – kolektyviniai kompleksai. Sąlyginai galima išskirti 
tris  kolektyvinių kompleksų tipus – socialinius, kultūrinius ir ideologinius. Socialiniais laikysime 
kokios nors socialinės grupės – riterių, valstiečių, brahmanų, amatininkų psichines struktūras 
formuojančius ir palaikančius kompleksus. Kiekviena socialinė grupė turi tik jai būdingas elgesio 
normas, kurių psichologinis atitikmuo ir yra kompleksas. Svarbus socialinių kompleksų bruožas –  
juose naudojami simboliai. Kaip rašo Jungas, „simbolis... turi būti suprantamas kaip išraiška 
intuityvios idėjos, kurios dar negalima suformuluoti jokiu kitu geresniu būdu“55. Bet koks simbolis 
susideda iš dviejų pagrindinių dalių – to, kas išreiškiama, ir to, kas išreiškia. Jei antra simbolio dalis 
yra tapati visoms jusles turinčioms būtybėms, tai pirma atsiskleidžia tik emocinį atsaką, vardan 
kurio simboliai buvo sukurti, patiriantiems žmonėms.  
 
Kita kolektyvinių kompleksų grupė – kultūriniai kompleksai. Kultūrinio komplekso sąvoką į 
mokslinį Vakarų diskursą įvedė Tomas Singeris ir Samuelis L. Kimblesas56. Daugiausiai dėmesio 
šie autoriai skyrė tarp įvairių socialinių, politinių, etninių grupių egzistuojančių skirtumų ir jų 
raiškos individualiose psichikose analizei. Mūsų manymu, svarbus kultūrinių kompleksų bruožas – 
tas, kad be anksčiau išskirtų pasąmonės elementų, jiems būdingos ir vertybės. Kiekviena kultūra 
kuria, palaiko, puoselėja savo vertybes, kurios daro įtaką tai kultūrai priklausančių individų 
gyvenimui. Pavyzdžiui, jei kam nors darbas yra pagrindinė vertybė, priverstinis tinginiavimas 
sukelia kančią. Kaip sakoma kiniečių patarlėje,  „valstiečiui neduoti darbo – tas pats, kas jį 
nužudyti“57. Dabartinėje Vakarų visuomenėje, priešingai, labiau vertinamas komfortabilus 
gyvenimas58. Daugelis žmonių to siekia ir, jei nesukuria sau, patiria psichinį diskomfortą.  
 
Plačiausi iš mūsų išskirtų yra ideologiniai kompleksai. Ideologiniams kompleksams, be simbolių ir 
vertybių, būdingos ir ideologijos. Ideologijos nustato simbolių bei vertybių hierarchiją, formuoja 
pagrindinius visuomenės tikslus ir jų realizavimo priemones.  Kuo labiau žmonės nutolsta nuo 
gamtos, tuo svarbesni jų gyvenime tampa ideologiniai kompleksai. Kaip rašė Jungas, „seni, gąsdinę 
žmones dievai niekur nedingo, o tik pakeitė vardus: dabar jie rimuojasi su „izmais.“59 
 
Kolektyvinio komplekso sąvokos įvedimas prasmingas,  kadangi suteikia galimybę išskirti ir 
tyrinėti bendrą tam tikroms žmonių grupėms psichologinį pagrindą. Jungas įvedė archetipo sąvoką 
siekdamas surasti bendrą žmonių veiklą, ar platesne prasme, psichinį gyvenimą reguliuojantį 
pagrindą. Tačiau aiškinti individo veiklą tik archetipų, ar linkmių sistema labai rizikinga, nes 
suvesti visą žmonių gyvenimą lemiančių faktorių įvairovę tik į archetipus sunku, o neretai 
neįmanoma. Kolektyvinio komplekso sąvoka yra platesnė nei archetipo ir geriau atspindi tarp 
įvairių žmonių grupių egzistuojančius skirtumus. Be to, gyvoji gamta evoliucionuoja, ir aukštesnėje 
raidos pakopoje esančių gyvūnų elgesio neįmanoma paaiškinti žemesnei rūšiai būdingais 
instinktais. Varlės elgesio neįmanoma paaiškinti slieko veiksmais, o paukščio – varlės elgsena. 
Panašiai yra ir žmonijos atžvilgiu. Aiškinti dabartinio individo elgesį Didžiosios Motinos, Didvyrio 
ar kitais mitologiniais archetipinais vaizdiniais neverta.  Užsibaigus biologinei žmogaus evoliucijai 
prasidėjo dvasinė, ir  rezultatai yra ne mažiau stebinantys ir stulbinantys nei biologinės. Istorija 
pažeria tokią didvyrių ir šventųjų, kankintojų ir kankinių, egoistų ir altruistų įvairovę, prieš kurią 
tarp gyvūnų rūšių egzistuojantys skirtumai atrodo smulkūs ir nereikšmingi. Vieni žmonės domisi 
menu, kiti – sportu, treti nesidomi niekuo, vieni mėgsta audringas jūras, kiti – ištaigingas vonias, 
vieni nuolatos blaškosi, ieško, nerimsta, kitų interesai apsiriboja valgymu ir miegu. Individai vieni 

 
55 Jung C. G. Relation of Analitical Psychology and Poetry. The Portable Jung. P. 307. 
56 Singer T., Kimbels S. L. The  Cultural Complex. Brunner-Routledge: 2004. 
57 Мудрецы Китая: Ян Чжу, Лецзы, Чжуанцзы. СПб: Петербург - XXI век, 1994.  С. 101. 
58 Harding S. and Phillips D. with Fogarty M. Contrasting Values in Western Europe: Unity, Diversity and Change. 
London: The Macmillan Press, 1986. P.195. 
59 Jung C.G. Essays on Contemporary Events. London and New York: Routlege Classics, 2002. P. 95.  



 26 

nuo kitų skiriasi gerokai labiau, nei žmonės nuo gyvulių. Būtent šiuos esminius psichikos srityje 
tarp įvairių žmonių grupių glūdinčius skirtumus ir padeda atskleisti kolektyvinio komplekso sąvoka. 
Žmonijos istorija tokiu atveju traktuojama kaip kolektyvinių kompleksų sklaida ir kaita.  
 
Išvados 
 
Psichodinaminė psichologijos kryptis remta prielaida, kad žmogaus psichika susideda iš dviejų 
pagrindinių dalių: sąmonės ir pasąmonės. Sąmonė – tie psichikos turiniai, kuriuos galime bemaž 
kontroliuoti ir visada susiejame su savimi: tai aš jaučiu, aš mąstau, aš išgyvenu. Aš, arba ego, 
egzistavimas – pagrindinė sąmonės egzistavimo sąlyga. Pasąmonę sudaro psichikos turiniai, kurių 
mes sąmoningai negalime kontroliuoti, ar kurių kontroliavimo galimybės yra labai ribotos. Tai 
laikinai užmiršti sąmonės turiniai, sąmoningai nesuvokti ar už fiziologinių suvokimo ribų esantys 
reiškiniai, nuo sąmoningų pastangų nepriklausomos emocijos, nuotaikos, jausmai. 
  
Svarbi pasąmonės dalis – kompleksai. Dažniausiai kompleksai pasireiškia kaip jausmai – baimė, 
nerimas, bet gali būti ir  įkyrios mintys, vaizdai, balsai. Bet kuriuo atveju, tai sąlygiškai 
autonomiški, emociškai nuspalvinti, kryptingai sąmonę veikiantys psichiniai deriniai. Pagrindinis 
skirtumas nuo anksčiau nagrinėtų individualios pasąmonės turinių – nuolatinis jų pobūdis.  
 
Kai kurios iš pasąmonės kylančios jėgos veikia ne tik atskirus žmonės, bet ir grupes, tautas ar net 
visą žmoniją.  Šias jėgas, pagal analogiją su individualia pasąmone, galima vadinti kolektyviniais 
kompleksais. Pastarieji skiriasi nuo individualių pirmiausia kilme. Individualių žmonių kompleksus 
beveik visada galima paaiškinti jų biografijomis: kažkas skendo, todėl bijo vandens, gal susiklostė 
pernelyg šilti, ar atvirkščiai, šalti santykiai su tėvais, todėl toks individas nejaukiai jaučiasi su 
priešingos lyties atstovais ir t. t. Nieko panašaus nėra kolektyvinių kompleksų atveju. Kolektyvinių 
kompleksų kilmės reikia ieškoti šeimos, tautos, žmonijos istorijoje. Be to, šie kompleksai 
neatsiranda savaime, o yra kuriami, palaikomi, formuojami. Kryptingos daugelio žmonių pastangos 
sukaupia pasąmonėje tam tikrą psichinės energijos kiekį, kuris vėliau veikia atskirų individų 
sąmones.  
Pagrindiniams analitinės, o vėliau archetipinės psichologijos kolektyvinės pasąmonės turiniams 
apibūdinti naudojamos sąvokos – instinktas, archetipas, pirmavaizdis, fundamentinės vaizduotės 
struktūros, simboliai, vertybės. Šios sąvokos nepaneigia, tik papildo viena kitą. Kolektyvinės 
pasąmonės pagrindą sudaro instinktai, besireiškiantys kaip stiprūs, neretai nenugalimi potraukiai 
kokios nors rūšies veiklai. Kitą kolektyvinės pasąmonės sluoksnį sudaro jausmai, ryškiausiai ir bene 
geriausiai ištyrinėtos – įvairios fobijos. Jausmai taip pat skleidžiasi kaip potraukiai, ar vengimai, bet 
jų galia jau ne tokia didelė, kokia išlieka instinktų, ir jie žymiai įvairesni. Trečią kolektyvinės 
pasąmonės sluoksnį sudaro archetipai. Jie, kaip ir instinktai, pasireiškia kaip potraukiai ar linkmės, 
be to, visada yra emociškai nuspalvinti, susieti su vaizdiniais. Ketvirtas kolektyvinės pasąmonės 
sluoksnis – kolektyviniai kompleksai, kurie, savo ruožtu, gali būti trijų pagrindinių rūšių. 
Socialiniai kolektyviniai kompleksai egzistuoja kaip linkmės, yra emocionaliai nuspalvinti, susieti 
su vaizdiniais ir simboliais, kultūriniai, be aukščiau išvardytų elementų, susieti dar ir su vertybėmis, 
ideologiniai – ir su ideologijomis.  
 
Skirtingai nuo daugumos scientistinių psichologijos krypčių, ar Freudo, traktavusio religiją kaip 
„iliuziją“, Jungas religinius bei mitologinius vaizdinius laikė neatsiejama kolektyvinės pasąmonės 
dalimi. Dar vieną žingsnį šia linkme žengė kai kurie archetipinės psichologijos atstovai, pirmiausia 
– Corbinas. Atgaivinęs ir papildęs kai kurias arabų filosofų mintis, šis mąstytojas archetipus  
traktavo kaip vaizduotės pasaulį, o vaizduotę laikė pagrindine jo pažinimo priemone.  



 27 

Trečias skyrius: Išrinktieji pasmerktieji: atvirumas pasąmonei ir jo raiškos ypatybės 
 
Žmonių ir jų pasąmonės ryšys yra labai įvairus. Kaip rašė Jungas, „kai atsiveria pasąmonės 
pasaulis, į paviršių išsiveržia milžiniška dvasinė kančia, ir vyksmas primena, tarsi žydinti 
civilizacija būtų atiduota nuniokoti barbarų ordoms, ar sugriuvus kalnų užtvankai žydintys laukai 
būtų užtvindyti įnirtingo vandens srauto“60. Antra vertus, kai kurie žmonės gyvena nuolatos nešami 
džiaugsmingų nežinia iš kur ir kaip kylančių bangų. Nemažai ir tokių, kurie pasakojimų apie 
pasąmonę klausosi, kaip XVIII a. anglai klausėsi pasakojimų apie Guliverio keliones. Kodėl kai 
kurie individai niekada nepatiria jokių iš pasąmonės išplaukiančių jėgų poveikio, o kai kurie gyvena 
tarsi nuolatinėje pasąmonės apsiaustyje? Kokias pasąmonės raiškos pakopas galima išskirti ir kaip 
jos pasireiškia kasdieniniame gyvenime? Tai – pagrindinės skyriuje svarstomos problemos. 
Daugiausiai jame remiamės Jungo darbais ir jau minėta Jameso studija.  
 
Mūsų manymu, pagrindine kokio nors žmogaus santykį su pasąmone apibūdinančia sąvoka galima 
laikyti atvirumą pasąmonei. Populiarioje literatūroje psichika kartais vaizduojama kaip skritulys, 
kuriame sąmonė – nedidelė šviesi dėmelė tamsiame pasąmonės fone. Kuo plonesnė pertvara  tarp 
šviesos ir tamsos, sąmonės ir pasąmonės, tuo atviresnis pasąmonei žmogus. Kaip savo 
prisiminimuose rašė Jungas, „skirtumas tarp manęs ir kitų žmonių yra tas, kad aš nepripažįstu 
,pertvarų‘ – man jos permatomos“61. Būtent atvirumas pasąmonei ir yra ta psichologinė savybė, 
kurios dėka kai kurie žmonės gali bendrauti su pasąmonės turiniais. Atvirumas pasąmonei – įgimtas 
psichikos bruožas, panašiai kaip muzikinė klausa ar literatūrinis talentas, kuriuos galima lavinti, bet 
neįmanoma sukurti iš nieko. 
 
Jungas, analizuodamas psichikos struktūrą, išskiria dvi psichikos sritis: ektopsichinę ir 
endopsichinę. Pagrindinės endopsichinės funkcijos – juslės, protas, jausmai, intuicija. Endopsichinė 
sritis susideda iš atminties,  subjektyvių sąmoningos funkcijos komponenų, afektų ir invazijos“62. 
Šioje schemoje ne visai aiškus endopsichinių komponentų klasifikacijos pagrindas, todėl bent jau 
kai kurių šių sąvokų turiniai susikerta. Pavyzdžiui, kokie nors atminties turiniai gali reikštis ir kaip 
subjektyvus sąmoningos funkcijos komponentas, ir kaip afektai, ir kaip invazija. Panašiai yra su 
emocijomis ir afektais. Koks nors jausmas– tarkim meilė – gali reikštis kaip ektopsichinė funkcija ir 
būti normalaus sąmoningo gyvenimo sudėtinė dalis. Kartais žmogus negali suvaldyti savo meilės, ir 
tada ji prasiveržia kaip afektas. Galimi atvejai, kai meilė ilgam užgožia visas kitas psichines 
funkcijas, tarsi užtvindo žmogaus ego, ir tada galima kalbėti apie invaziją. Todėl siekiant geriau 
atspindėti psichikoje vykstančius procesus tikslinga išskirti pasąmonės turinius ir jos raiškos 
formas. Antrame skyriuje daugiausia kalbėjome apie individualios ir kolektyvinės pasąmonės 
turinius, šiame panagrinėsime jos raiškos stadijas, ar pakopas. Konkrečiai analizuosime keturias 
pasąmonės raiškos stadijas. Pavadinome jas pasąmonės dvelksmu, spaudimu, ataka ir invazija. 
Pagrindinę skyriuje grindžiamą idėją trumpai galima suformuluoti taip. Žmones, patiriančius tam 
tikrų iš pasąmonės kylančių jėgų poveikį, galima pavadinti atvirais pasąmonei. Šio tipo individai 
rečiau ar dažniau veikia tam tikros nuo sąmoningų jų pastangų nepriklausomos jėgos, kurios taip 
pat skiriasi intensyvumu. Atvirumas pasąmonei būtina bet kokios, taip pat ir religinės kūrybos 
sąlyga, tačiau atviri pasąmonei žmonės visada rizikuoja būti pasiglemžtais iš pasąmonės kylančių 
jėgų. 
 
Pasąmonės dvelksmas 
 
Pasąmonės dvelksmą patiriame tais atvejais, kai tam tikri pasąmonės deriniai nestipriai, bet  

 
60 Jung C.G. Psychotherapy or Clergy. CW, vol. 11, p. 344. 
61 Юнг К. Г.  Воспоминания, сновидения, размышления Львов: Иициатива, Москва: АСТ, 1998. C. 431. 
62 Jung C.G. The Tavistock Lectures. CW, vol. 18, p. 12-21. 



 28 

juntamai, paveikia mūsų sąmonę. Jungas silpniausią pasąmonės raiškos formą vadina subjektyviais 
sąmoningos funkcijos komponentais: „Pavyzdžiui, sutikę žmogų, kurio jūs anksčiau niekada 
nematėte, natūralu, kažką apie jį pagalvojate. Bet jūs ne visada rizikuojate tai išsakyti; labai tikėtina, 
kad jūsų nuomonė neteisinga ir neturi su šiuo žmogumi nieko bendro. Tai kaip tik ir yra subjektyvi 
reakcija ... Kiekvienam būdingos subjektyvios reakcijos, tiesiog tai nepatogu prisipažinti. Aš vadinu 
šias reakcijas subjektyviais komponentais“63. Akivaizdu, kad subjektyviais sąmoningos funkcijos 
komponentais gali būti ne tik mintys, bet ir jausmai, vaizdiniai, norai. Pasąmonės dvelksmui 
priskirtinos ir kai kurios Freudo aprašytos kasdieninio gyvenimo psichopatologijos, pirmiausia – 
„déjá vu“ fenomenas64. 
 
Religijoje pasąmonės dvelksmas pasireiškia kaip neįprasti, taip vadinamam sveikam protui sunkiai 
suvokiami ir paaiškinami reiškiniai. Viena labiausiai paplitusių tokių reiškinių rūšių – tai, ką 
Jamesas įvardija kaip „nematomo realumą“. Štai tik vienas iš daugelio jo knygoje „Religinio 
patyrimo įvairovė“ pateikiamų pavyzdžių: „Kartą naktį aš pabudau, tarsi kažkieno pažadintas. Man 
pasirodė, kad mane tyčia pažadino, ir pirma mano mintis buvo, jog į mano namus įsiveržė 
piktadariai. Paskui apsivertęs ant kito šono ir pabandęs užmigti, aš staiga pajutau, kad kambaryje 
kažkas yra. Ir keistas dalykas, aš tarsi žinojau, kad tai yra ne gyva būtybė, o greičiau dvasia. Tai gali 
sukelti šypseną, bet galiu perteikti faktus tik taip, kaip jie iš tikrųjų įvyko. Aš negaliu geriau 
apibūdinti savo pojūčių, kaip tik pavadindamas juos kažkieno dvasinio buvimo jausmu. Aš patyriau 
tuo pat metu stiprią prietaringą baimę, tarsi turėtų atsitikti kažkas keisto ir keliančio siaubą.“ 65  
  
Kitas pavyzdys iliustruoja stačiatikių metropolito Antonijaus iš Surožo (Andrejaus Bliumo) 
atsivertimo į krikščionybę aplinkybes, aprašytas jo biografijoje. Veiksmas vyko tarpukario 
Paryžiuje, kai Andrejui buvo šešiolika metų: „Kalbant apie Bažnyčią, aš buvau nusiteikęs labai 
antibažnytiškai dėl to, kad aš gyvenime mačiau mano draugus katalikus ar protestantus; Dievas man 
neegzistavo, o Bažnyčia buvo grynai neigiamas reiškinys... Ir atsitiko taip, kad per vieną, atrodo, 
trisdešimtų metų Didįjį pasniką mus, berniukus, vadovai pradėjo vedžioti į tinklinio aikštelę. Kartą 
mes tik susiruošėme žaisti ir pasirodė, kad mokyklos administracija pakvietė šventiką dvasiniam 
pokalbiui su mumis, laukiniais. Na, žinoma, visi šito vengė, kaip galėdami, kas spėjo, pabėgo, kam 
užteko drąsos pasipriešinti, pasipriešino, bet mane vadovas įkalbėjo. Jis man nesakė, kad reikia 
nueiti, kadangi bus naudinga mano sielai ar ką nors panašaus, nes prabiltų jis apie sielą ar Dievą, aš 
juo nepatikėčiau. Bet jis pasakė: „Paklausyk, mes pakvietėm tėvą Sergiejų Bulgakovą, tu gali 
įsivaizduoti, ką jis paskleis po miestą, jei nieks neateis į pokalbį?“ Aš pagalvojau: taip, lojalumas 
mano grupės atžvilgiu to reikalauja. Ir dar jis pridūrė puikią frazę: „Aš gi neprašau tavęs klausyti! 
Tu sėdėk ir galvok apie ką nori, tik būk tenai“. Aš pagalvojau, kad taip galbūt ir galima, nuėjau. Ir 
viskas buvo išties gerai, tik, gaila, tėvas Sergiejus Bulgakovas kalbėjo labai garsiai ir trukdė man 
galvoti, ir aš pradėjau klausyti, ir tai, apie ką jis kalbėjo, sukėlė manyje tokį įniršį, kad aš jau 
negalėjau atsiplėšti nuo jo žodžių... Jis kalbėjo, kaip kalbama su mažais žvėreliais, pateikdamas 
mums visą Evangelijos saldybę, tai, nuo ko mes atšoktume, ir aš atšokau: nuolankumą, susitaikymą, 
ramybę visas tas „vergiškas“savybes, kuriomis mus kaltina, pradedant Nietszche ir toliau. Jis man 
sukėlė tokią būseną, kad aš nutariau negrįžti į aikštelę, nepaisant to, kad tinklinis buvo mano 
gyvenimo aistra, o važiuoti į namus, pabandyti surasti, ar yra pas mus kur nors Evangelija, patikrinti 
ir baigti visa šitą... Aš paprašiau mamos evangelijos, ji turėjo, užsirakinau savo kampe, pažiūrėjau į 
knygelę ir pamačiau, kad evangelijų keturios, o kadangi keturios, tai viena iš jų, be abejo, turi būti 
trumpesnė už kitas. Ir kadangi aš nieko gero nesitikėjau nė iš vienos, nutariau perskaityti 
trumpiausią. Ir čia įkliuvau, vėliau daug kartų stebėdavausi, koks gudrus būna Dievas, kai jis stato 
savo tinklus, kad pagautų žuvį, nes, jei aš būčiau perskaitęs kitą evangeliją, būčiau susidūręs su 

 
63 Jung C.G. The Tavistock Lectures. CW, vol. 18, p. 22. 
64 Froidas Z. Kasdieninio gyvenimo psichopatologija. Vilnius: Apostrafa, 2006. P. 340–345. 
65 Джемс В. Многообразие религиозного опыта. Москва: Андреев и сын. С. 62 



 29 

sunkumais. Kiekviena evangelija turi tam tikrą kultūrinį pagrindą, Morkus rašė, būtent, tokiems 
jauniems laukiniams kaip aš, romėnų jaunuomenei. Ir Morkus, ko gero, žinojo, ką daro, kai parašė 
trumpiau už kitus. 
Aš atsisėdau skaityti ir, čia jūs galbūt patikėsite manimi, nes įrodyti to neįmanoma, atsitiko tai, kas 
kartais atsitinka gatvėje, žinote, kai eini ir staiga atsigręži, todėl kad  jauti, kad kažkas žiūri į tave. 
Aš sėdėjau, skaičiau ir tarp pradžios pirmo ir pradžios trečio skyriaus evangelijos pagal Morkų, 
kurią aš skaičiau lėtai, nes kalba buvo neįprasta, pajutau, kad kitoje stalo pusėje, čia pat, stovi 
Kristus. Ir tai buvo toks veriantis jausmas, kad man teko sustoti skaičius ir pažiūrėti. Aš ilgai 
žiūrėjau, bet nieko nemačiau, negirdėjau, juslėmis nieko nesuvokiau. Tačiau netgi tada, kai  žiūrėjau 
tiesiai priešais save į tą vietą, kur nieko nebuvo, mane persmelkė tas pats ryškus suvokimas, jog čia 
stovi Kristus. Vadinasi, aš žinau tikrai ir asmeniškai, mano paties patyrimo ribose, kad Kristus 
prisikėlė, todėl, viskas, kas apie Jį kalbama, – tiesa. Tai tokios pat rūšies logika, kaip ankstyvųjų 
krikščionių, kurie aptikdavo Kristų ir įgydavo tikėjimą ne iš pasakojimų apie tai, kas buvo 
pradžioje, o iš susitikimų su Kristumi gyvu, iš to sekė, kad nukryžiuotas Kristus buvo tas, kas 
kalbama apie Jį, ir kad visas pasakojimas apie iki tol vykusius įvykius taip pat turi prasmę“66. 
Nenuostabu, kad po tokio patyrimo šis „jaunas laukinis“ Andrejus Blumas tapo vienuoliu, vėliau  
metropolitu, mokslininku ir publicistu, viena iškiliausių ne tik stačiatikybės, bet visos krikščionybės 
figūrų dvidešimtame amžiuje67.     
Kiek žmonių dabarties pasaulyje patiria tokius ar panašius reiškinius? Bent iš dalies į šį klausimą 
padeda atsakyti sociologinių apklausų rezultatai. Vienas iš 1981 metais 11 tuometinės ES 
valstybėse atliktos apklausos klausimų buvo suformuluotas taip: 
 
„Ar jūs esate kada nors patyrę tarsi kažkas, kas tuo metu buvo toli nuo jūsų, būtų šalia; 
matėte tai, kas vyko toli nuo jūsų, tarsi tai vyktų šalia; 
jautėte, tarsi jūs bendraujate su kažkuo, kas jau miręs;  
jautėtės taip, lyg būtumėt prisilietę prie galingos dvasinės jėgos, kuri tarsi verčia jus pakilti 
aukščiau kasdienybės?“ 
Kaip pavyzdį pateikiame Didžiosios Britanijos gyventojų atsakymus į šį klausimą. Patyrė, tarsi 
kažkas, kas tuo metu buvo toli, būtų šalia – 32%, matė tai, kas vyko toli, tarsi tai vyktų šalia –14%, 
jautė, tarsi  bendrautų su kažkuo, kas jau miręs –24% ir jautė taip, lyg būtų prisilietę prie galingos 
dvasinės jėgos, kuri tarsi verčia pakilti aukščiau kasdienybės –18% apklaustųjų68. Kai kuriems 
žmoniems toks patyrimas praėjo be padarinių, tačiau apie pusė jų pakeitė savo pažiūras ir gyvenimo 
būdą69.  
 
Pasąmonės spaudimas 
   
Antra pagal intensyvumą pasąmonės raiškos forma – pasąmonės spaudimas. Jis pajuntamas kaip 
silpnesnė ar stipresnė nuolatos žmogaus sąmonę veikianti, nuo jo valios nepriklausoma, jėga. Bene 
paprasčiausia pasąmonės spaudimo forma – reikšmingi, dažnai besikartojantys sapnai. Kaip teigė 
Augustas Strindbergas, „mane lanko sapnai, išpranašaujantys ateitį, apsaugantys nuo pavojų, 
atskleidžiantys paslaptis.”70 
 

 
66 Антоний митрополит Сурожский. Труды. Москва: Практика, 2002. С. 253–257. 
67 Iš lietuvių kalba skelbtų jo kūrinių minėtini “Apie tikrąją nuolankumo prasmę”. - 
http://www.bernardinai.lt/straipsnis/2010-02-17-metropolitas-antonijus-is-surozo-apie-tikraja-nuolankumo-
prasme/3305; „Širdies auklėjimas“ - http://www.btz.lt/article/articleview/2294/1/351 - žiūrėta 2010.04.07. 
68 http://www.europeanvaluesstudy.eu/evs/surveys/survey-1981.html Žiūrėta 2010.01.11 
69 Ten pat.  
70 Strinberg A.  Pragaras. Juodosios vėliavos, Vilnius: Alma Littera, 1998, P. 50. 

http://www.europeanvaluesstudy.eu/evs/surveys/survey-1981.html


 30 

Vienas iš ryškesnių pasąmonės spaudimo atvejų aprašytas Dostojevskio romane „Broliai 
Karamazovai“. Ivanas Karamazovas nemėgo Smerdiakovo ir, pamatęs jį sėdintį sode ant suoliuko, 
norėjo praeiti pro šalį. Bet pasąmonėje glūdintis noras, kad kas nors nužudytų tėvą, ir suvokimas, 
kad Smerdiakovas – bene vienintelis ir geriausias šio noro realizavimo įrankis, privertė jį elgtis 
kitaip, prieš savo sąmoningą nuostatą.  Ir tos iš pasąmonės kylančios jėgos poveikis buvo toks 
stiprus, kad „vieną akimirką jam pasidarė beveik baisu, jis vėliau tai prisiminė“71. Paklusęs šiai 
jėgai, Ivanas Karamazovas atsisėdo šalia Smerdiakovo ir maloniai su juo pasikalbėjo. Šio pokalbio 
rezultatas – sutvirtėjęs Smerdiakovo įsitikinimas, kad Ivanas Karamazovas tikrai nori, jog jis, 
Smerdiakovas, nužudytų tėvą.  
 
Bene dažniausiai pasitaikanti pasąmonės spaudimo forma – pašaukimas. Kaip rašo Jungas, „tikra 
asmenybė visada turi paskirtį, kuria tiki; patiria jai pistis, kaip Dievui, nors tai galbūt, kaip pasakytų 
eilinis žmogus, tėra tik individualios paskirties jausmas. Ši paskirtis, beje, veikia kaip dieviškas 
įstatymas, kurio neįmanoma išvengti. Tai, kad labai daugelis žūsta savo kelyje, nieko nereiškia 
turinčiam pašaukimą žmogui. Jis privalo paklusti savo įstatymui taip, tarsi lieptų demonas, kuris 
šnabžda jam į ausį ir gundo naujais, netikėtais keliais. Kas turi pašaukimą, girdi gelmių balsą, tas 
yra pasmerktas. Todėl, anot padavimo, jis turi asmeninį demoną, kuris jam kažką pataria ir kurio 
užduotis privalo vykdyti. Visiems žinomas šios rūšies pavyzdys – Faustas, o istorinis faktas – 
Sokrato daimonion. Primityvūs šamanai turi gyvačių dvasias, kaip ir asklepijus, gydytojų globėjas, 
kurį Epidavre vaizdavo gyvatės pavidalu. Be to, jo asmeninio demono vaidmenį atliko kabiras 
Telesforas, kuris jam, matyt, garsiai skaitė, t. y. įteiginėjo receptus. 
Pradinė posakio „turėti pašaukimą“reikšmė – būti pašauktam tam tikro balso. Puikių pavyzdžių 
galima surasti Senojo Testamento pranašų liudijimuose. Tą, kad tai ne šiaip archajiškas façon de 
parle, įrodo ir istorinių asmenybių, tarkim Goethes ar Napoleono, išpažintys (jeigu apsiribotume tik 
dviem akivaizdžiais pavyzdžiais), neslėpusios tokio pašaukimo jausmo. 
Pašaukimas ar pašaukimo jausmas – tai ne tik didžiųjų žmonių prerogatyva, o taip pat ir paprastų, 
netgi eilinių; skirtumas tiktai tas, kad menkėjant asmenybei pašaukimas tampa vis labiau 
užvualiuotas ir nesąmoningas, tarsi vidinio demono balsas vis labiau  toltų, kalbėtų vis rečiau ...“72.  
 
Pasąmonės ataka 
 
Pasąmonės ataką žmonės patiria tokiais atvejais, kai į sąmonę įsibrauna kokie nors pasąmonės 
deriniai, kurių veiksmus jie dar gali stebėti, bet jau negali valdyti Paprasčiausias pavyzdys – 
emocijos ir afektai. Kaip rašo Jungas, „emocinėje būsenoje mus užneša tiesiogine to žodžio prasme, 
mūsų padorumui paklusnus ego panaikinamas, ir mūsų vietą užima kažkas kitas. Tokiais atvejais 
mes sakome: ,jis tarsi ne jis’, ,velnias supainiojo’ ar ‚kas jam užėjo?’, nes toks žmogus atrodo kaip 
apsėstas. Primityviose tautose nėra tokių posakių kaip: ,jis begalo piktas’; tiesiog sakoma, kad 
žmoguje „apsigyveno demonas ir viską jame apvertė“. Kažkas panašaus atsitinka ir emocijoms: 
žmogus tampa apsėstas, jis jau tarsi nesavas, savi kontrolė sumažėja iki nulio. Tai būklė, kai žmogų 
užvaldo tas, kas yra jo viduje, ir jis neįstengia tam pasipriešinti. Jis gali sugniaužti kumščius, sukąsti 
dantis, bet nepaisant to jis jau sau nepriklauso“73. 
Dažniausiai pasąmonės ataka išsiveržia kaip žmogų užvaldę stiprūs jausmai, tačiau tai gali būti ir 
vaizdai, ir garsai, ir racionalios struktūros.  Žymus prancūzų matematikas Anri Puankare aprašo 
atvejį, kaip vieną iš bemiegių naktų jis staiga pamatė, kaip jame susiduria matematinės formulės, 
idėjos, vaizdiniai, kol kai kurie iš jų galop susijungė į pastovesnes struktūras. Kaip vėliau prisiminė 

 
71 Dostojevskis F. Broliai Karamazovai. Vilnius: Vaga, 1986, t. 1, P. 284. 
72 Jung C.G. Developement of Personality.CW, vol. 17, p.175-176.  
73 Jung C.G. The Tavistock Lectures. CW, vol. 18, p.23. 



 31 

matematikas, „jausmas buvo toks, tarsi betarpiškai stebėtum pasąmonės darbą; ir tuo pačiu metu jos 
veikla pradeda palaipsniui reikštis sąmonėje, kartu neprarasdama savo prigimties“74. 
Meninėje kūryboje pasąmonė neretai prasiveržia kaip visiškai menininką užvaldantis įkvėpimas. 
Vieną vaizdingiausių tokios būklės aprašymų pateikia Nietszche:  „Įkvėpimas– ta prasme, kad 
kažkas staiga neapsakomai tikrai ir subtiliai pasidaro matoma, girdima, tas kažkas, kas tave iki pat 
gelmių sukrečia ir tiesiog pribloškia, – tik paprastai apibūdina dalyko esmę. Nieko negirdi, nematai, 
tik imi, neklausi, kas tau duoda; kaip žaibas nušvinta mintis, kaip neišvengiamybė - iškart, iškart - 
aš niekada neturėjau pasirinkimo. Tai jaudulys, kurio baisi įtampa išsilieja ašarų plūsmu, kai 
nesąmoningai leki, lyg akis išdegęs, arba eini vos kojas vilkdamas; tai absoliutus nesivaldymas, kai 
instinktyviai jauti begalę malonių šiurpulių ir srovenimų iki pat kojų pirštų galiukų; tai laimės 
viršūnė, kai skausmingiausi ir niūriausi dalykai reiškiasi ne kaip priešybė, o kaip provokuojanti 
sąlyga būtina spalva tokiame šviesos pertekliuje.“75 
 
Pasąmonės ataka – dažnas reiškinys religijoje. Pasąmonė ataką patyrė Saulius – būsimasis apaštalas 
Paulius – kelionės iš Jeruzalės į Damaską metu, kai jam pasirodė ir į jį prabilo Kristus (Apd 9, 1 - 
18). Kaip rašė šv. Kotryna, „kartais man atrodo, jog aš neturiu nei sielos, nei kūno, nei širdies, nei 
valios ar skonio, nieko, išskyrus Gryną Meilę“76.  
 
Šios rūšies mistinis patyrimas būdingas ne tik religingiems žmonėms, bet ir pasauliečiams. Žemiau 
pateikiame vieno po Alpes keliavusio šveicaro pasakojimą iš jau cituotos W. Jameso knygos. Šis 
pavyzdys pirmiausia skiriamas abejojantiems psichinės pasąmonės ataką išgyvenančių ar 
išgyvenusių žmonių būkle.  
„Aš buvau visiškai sveikas. Šešias dienas mes keliavome pėsčiomis ir išvakarėse atėjome iš Siksto į 
Trientą per Bjue. Aš nejaučiau nei nuovargio, nei troškulio, nei alkio. Aš buvai sveikas kūnu ir 
siela. Forlaze aš gavau gerų žinių iš namų, manęs neslėgė jokie rūpesčiai nei apie artimą, nei tolimą 
ateitį, mūsų palydovas buvo puikus, taip, kad dėl tolesnės kelionės nekilo jokio nerimo. Žodžiu, aš 
jaučiau visišką dvasinę pusiausvyrą. Ir staiga patyriau nepaprastą vidinį pakilimą ir Dievo buvimą – 
aš perteikiu visa tai lygiai taip, kaip tai atsispindėjo tada mano sąmonėje,  taip, tarsi jo gerumas ir 
galybė persmelkė mano sielą. Jausmas buvo toks sukrečiantis, jog aš vos įstengiau pasakyti savo 
bendrakeleiviams, kad jie eitų pirmyn, nelaukdami manęs. Aš susmukau ant akmenų, nes neturėjau 
jėgų ilgiau stovėti, ir mano akys prisipildė ašarų. Aš dėkojau Dievui už tai, kad Jis mano gyvenime 
suteikė galimybę pažinti Jį, kad jis palaikė mano gyvenimą ir neaplenkė savo gerumu tokią nevertą 
ir nuodėmingą būtybę, kaip aš. Aš karštai meldžiau Jį, kad Jis leistų pašvęsti visą mano gyvenimą 
Jo valios vykdymui. 
Aš pajutau, kad jis man atsakė, kad vykdyčiau Jo valią kiekvieną dieną ir varge, ir nuolankume ir 
kad leisčiau jam, Visagaliui Teisėjui, pašaukti mane labiau apibrėžtam liudijimui apie Jį. 
Vėliau ekstazė po truputį apleido mane, ir aš pajutau, kad Dievas tarsi išjungia mane iš to 
bendravimo, kokiu jis mane pagerbė. Aš sunkiai galėjau tęsti savo kelionę, kadangi vidinis 
sukrėtimas paliko manyje pėdsakus, be to, aš verkiau be pertraukos kelias minutes, mano akys 
patino, ir nenorėjau, kad pakeleiviai matytų mane tokios būklės. Ekstazė truko turbūt keturias ar 
penkias minutes, nors paties išgyvenimo metu jis man atrodė žymiai ilgesnis. Mano bendrakeleiviai 
laukė manęs dešimties minučių atstumu nuo tos vietos, bet aš ėjau dvidešimt penkias ar trisdešimt 
minučių, nes, kiek prisimenu, jie pasakė man, kad dėl manęs pavėlavo pusvalandį. Sukrėtimas, kurį  
patyriau, buvo toks stiprus, kad kildamas į kalną, aš tada galvojau: ar gali būti, kad Mozė ant 
Sinajaus kalno buvo arčiau Dievo, negu aš? Manau naudinga pridurti, jog Dievas mano ekstazėje 
neturėjo nei formos, nei kvapo, nei skonio, kitaip sakant, Jo buvimo jausmas nebuvo niekaip 

 
74 Žr. Poincare H. Mathematical Creation. Resonance, February 2000, p. 85-94. 
75 Cit. Iš Nigg W. Friedrich Nietzsche: regėtojas, pranašas, šventasis. Vilnius: Tyto alba, 2001. P. 13. 
76 Cit. Iš Underhill E. Mysticism: A study in the nature and Developement of Man‘s Spiritual Conciousness. London: 
Methuen and Co.Ltd, 1960. P. 247.   



 32 

lokalizuotas, viskas įvyko taip, tarsi mano asmenybė pasikeitė aukščiausios dvasios buvimu. Bet 
kuo daugiau aš stengiuosi surasti žodžių, kad išreikščiau šį vidinį bendravimą, tuo labiau jaučiu, jog 
šio įspūdžio neįmanoma išreikšti įprastais vaizdiniais. Geriausia tai, ką aš išgyvenau, išreikštų tokie 
žodžiai: Dievas buvo su manimi, ir nors buvo nematomas ir neprieinamas nė vienam iš mano 
pojūčių, mano sąmonė Jį suvokė.“77 
 
Invazija 
 
Ketvirta stipriausia pasąmonės raiškos forma – invazija. Pagrindinis skirtumas tarp pasąmonės 
atakos ir invazijos – trukmė. Jei ataka yra trumpalaikis reiškinys – jai praėjus, žmogus vėl visiškai 
kontroliuoja savo ego, tai kokių nors pasąmonės turinių invaziją patyręs žmogus ilgam, neretai iki 
mirties, išlieka jų valdžioje. Invazijos šaltiniu gali būti ir atskiri psichikos elementai (racionalios 
struktūros, jausmai), ir archetipiniai vaizdiniai ar kompleksai. Priklausomai nuo to, koks 
archetipinis vaizdinys užgožia ego, galima kalbėti apie socialinių, biologinių ar transcendentinių 
vaizdinių invaziją. Biologinių archetipinių vaizdinių invazija pasireiškia tais atvejais, kai žmogus 
tapatina save su kokiu nors gyvūnu ar augalu. Dažniausiai toks susitapatinimas vyksta prieš 
žmogaus valią, į jo sąmonę įsibrovus, o vėliau ją ir užvaldžius pašalinei, jam nesuprantamai ir 
nepavaldžiai jėgai. Socialinė invazija reiškiasi, kai žmogus susitapatina su socialiai reikšmingu 
vaizdiniu ar kompleksu, transcendentinė – su kokia nors anapusine būtybe: velniu, angelu ir 
panašiai.  
Kartais invazija nepanaikina ego, o tik papildo. Tokios invazijos auka gyvena dviejuose pasauliuose 
– realiame ir pasąmonės sukurtame. Vienas iš ryškesnių pavyzdžių – garsaus matematiko, Nobelio 
premijos laureato Johno Nasho – likimas. Plačiajai visuomenei šio mokslininko gyvenimas žinomas 
iš filmo „Nuostabus protas“. 
 
Jungas meninį įkvėpimą traktavo kaip invaziją, nes „tarp poetinio įkvėpimo ir invazijos nėra jokio 
skirtumo. Tai absoliučiai vienas ir tas pats, ir kaip tik todėl aš vengiu žodžio ,patologija“78. Mūsų 
manymu, poetinį (kūrybinį) įkvėpimą galima įvardyti kaip vieną iš invazijos rūšių, tačiau sutapatinti 
šių sąvokų neverta. Invaziją gali patirti ne tik poetai, bet praktiškai visi atviri pasąmonei žmonės, ir 
reiškiasi ji ne tik kaip įkvėpimas,  bet ir kaip „apsėdimas“. 
 
Neretai kūrybinė invazija baigiasi beprotybe. Ryškiausias pavyzdys – Nietszche’s likimas. Šios, 
kaip ir daugelio kitų kūrybingų asmenybių, gyvenimai įkvėpė iki šių dienų nesibaigiančią diskusiją 
apie genialumo ir beprotybės santykį. Neretai skirtumų tarp genijų, vadinamų normalių žmonių ir 
bepročių bandoma ieškoti neurofiziologijoje79. Mūsų manymu, žymiai svarbesnį vaidmenį šiuo 
atveju vaidina psichologinės žmonių ypatybės, pirmiausia – atvirumas pasąmonei. Talentas – 
kūrybinės energijos sužasdinimas ir įforminimas. Kuo daugiau kūrybinės energijos objektyvuojasi 
per kokį nors žmogų, tuo geresnių rezultatų jis gali tikėtis savo veiklos srityje, tačiau kuo dažniau 
prasiveržia kūrybinė energija, tuo didesnis pavojus, kad ji taps nekontroliuojama. Tai reiškia, kad 
kuo dažniau ir stipriau žmogus patiria įkvėpimą, tuo didesnė tikimybė, kad įkvėpimą, kūrybinį 
džiaugsmą teikianti energija sugriaus ir taip trapią kūrybinių žmonių pertvarą tarp sąmonės ir 
pasąmonės ir visiškai užvaldys individo ego. Todėl intuityvaus tipo žmonės, netgi jei jų pasąmonė 
objektyvuojasi  palyginti rišliais ir anksčiau ar vėliau socialiai sankcionuotais vaizdiniais, retai būna 

 
77 James W, The Varieties of Religious Experience: A Study in Human Nature, Pennsylvania State University Electronic 
Classics Series, 2002 (PDF), p. 65. 
78 Jung C.G. The Tavistock Lectures. CW, vol. 18, p. 34. 
79 Žr. Rey C. M. Researches find link between creative genius and mental illness. Standfort report, June 12, 2002. 
http://news-service.stanford.edu/news/2002/june12/crazy_genius.html; Marano H. E. Genius and Madness. Psychology 
today. Published on May 07, 2007 – last reviewed on October 27, 2008.  
http://www.psychologytoday.com/articles/200705/genius-and-madness; Žiūrėta 2009.09. 20;  Mostauskis S. Beprotybės 
kartografija. Vilnius: Kronta, 2011.  

http://news-service.stanford.edu/news/2002/june12/crazy_genius.html


 33 

laimingi. Be to, vienam pripažintam genijui ar talentui tenka šimtai ir net tūkstančiai ne tik kad 
nepripažintų, bet paprasčiausiai nepažintų žmonių, į kurių sąmones skverbiasi, lenda, o neretai jas ir 
visiškai užvaldo sunkiai identifikuojami ir dar sunkiau valdomi vaizdiniai, norai, jausmai. 
Vienintelė kol kas efektyvi santykio su jais forma – užslopinimas. Kūrybingi žmonės – savotiški 
išrinktieji ir pasmerktieji. Viskas, ką geriausia turi žmonija, sukurta jų dėka.  Bet patys jie 
dažniausiai sudega kūrybos aukure, palikę aplink save ilgai žiojančias plynes. 
 
Religija – specifinė pasąmonės raiškos forma. Šios raiškos tikslai, metodai ir būdai yra labai įvairūs. 
Tai gali būti ir į klaidžius, neretai pavojingus pasąmonės labirintus gramzdinantis savo ego 
šamanas, ir Šventoje giraitėje atnašaujantis aukas žynys, ir tyruose šaukiančiojo balsas: „Taisykite 
Viešpačiui kelią! Ištiesinkite jam takus!” (Mt 3, 3). Visi šie žmonės turi vieną bendrą bruožą, jie yra 
atviri pasąmonei. Tokie individai visada jaučia, žino, numato šį tą daugiau, negu likusieji, ir bando 
tai perteikti tiems, kurie arba niekada nepatiria net menkiausio pasąmonės dvelksmo, arba patiria jį 
labai retai ir tolimose nuo religijos ar moralės srityse.  
  
Blake kažkada yra pasakęs: „Egzistuoja du žmonių tipai: besidauginantys ir ryjantys. Religija – 
bandymas juos sutaikyti.“80 Perfrazuojant šią mintį galima pasakyti, kad egzistuoja du žmonių tipai: 
jautrieji ir storaodžiai. Religija – jautriųjų žinia storaodžiams. 
 
Išvados 
 
Siekiant geriau atspindėti santykių su pasąmone įvairovę skyriuje įvedama „atvirumo pasąmonei“ 
sąvoka. Šios sąvokos turinys yra siauresnis nei introversijos (kai kurie introvertai gali labai domėtis 
savo vidiniu pasauliu, bet tik sąmonės lygmenyje), bet platesnis už intuicijos: visi intuityvaus tipo 
individai atviri pasąmonei, tačiau daugelio pasąmonė skleidžiasi ne vien kaip intuicija, bet sunkiai 
suvokiamais ir dar nelengviau įvardijamais jausmais, vaizdiniais, norais.  Būtent atvirumas 
pasąmonei lemia, kad kai kurie žmonės niekada nepatiria jokių iš pasąmonės kylančių jėgų 
poveikio, o kai kurie nuolatos gyvena tarsi pasąmonės apsiaustyje.  
Pagal iš pasąmonės gaunamos informacijos intensyvumą ir kiekį galima kalbėti apie pasąmonės 
dvelksmą, pasąmonės spaudimą, pasąmonės ataką ir invaziją patiriančius žmones. Pasąmonės 
dvelksmas pasireiškia atvejais, kai tam tikri pasąmonės deriniai nestipriai, bet juntamai veikia 
žmonių sąmonę. Pasąmonės spaudimas sklinda kaip kaip silpnesnė ar stipresnė nuolatos žmogaus 
sąmonę veikianti nuo jo valios nepriklausoma jėga. Pasąmonės ataką žmonės patiria tais atvejais, 
kai į sąmonę įsibrauna kokie nors pasąmonės deriniai, kurių veiksmus jie dar gali stebėti, bet  negali 
valdyti. Paprasčiausias pavyzdys – afektai. Ir pagaliau, ketvirta, stipriausia pasąmonės raiškos 
forma – invazija. Pagrindinis skirtumas tarp pasąmonės atakos ir invazijos – trukmė. Jei ataka yra 
ganėtinai trumpalaikis reiškinys – jai praėjus, žmogus vėl visiškai kontroliuoja savo ego, tai kokių 
nors pasąmonės turinių invaziją patyręs žmogus ilgam, neretai iki mirties, išlieka jų valdomas. 
 
Atvirumas pasąmonei – būtina bet kokios, taip pat ir religinės, kūrybos sąlyga. Religija šiuo atveju 
reiškiasi kaip tam tikrų pasąmonės turinių objektyvavimas ir sklaida. Kai kurie žmonės tokių turinių  
poveikį patiria patys, kai kurie išgyvena kitų patirtis. 

 

 
80 The Works of William Blake. Hertfordshire: The Wordsworth Editions Ltd., 1994. P. 185. 



 34 

ANTRA DALIS. PAGRINDINĖS RELIGIJOS FUNKCIJOS 
 
Ketvirtas skyrius. Tobulumo ilgesys: psichoterapinė religijos funkcija 
 
Tarp gausių ir neretai sąmojingų Merfio dėsnių yra ir toks: „Žmogus negali be religijos, kaip žuvis – 
be dviračio.“  Šis aforizmas turi gilesnę prasmę, negu gali pasirodyti iš pirmo žvilgsnio.  Iš tiesų 
žuvis gali apseiti be dviračio. O žmogus? Taip pat, bet tik tuo atveju, jei  yra žuvies išsivystymo 
lygio. Žmogus kaip civilizacijos produktas be dviračio negali, nes jei nebūtų dviračio, nebūtų ir 
automobilio, traukinio, lėktuvo, o prieš tai – parako, popieriaus, plūgo. Panašiai yra ir kalbant apie 
religiją. Žuviai nereikalingas nei dviratis, nei religija. Žmogaus atveju problema žymiai 
sudėtingesnė.  
 
Religijos vaidmuo žmonių gyvenime pirmiausia priklauso nuo jų psichikos struktūros. Praktiškai 
kiekvieno gyvenimą veikia dvi pagrindinės jėgų grupės: jo sąmoningas aš, arba ego, ir pasąmonėje 
slypintys kompleksai. Jeigu dvi šios jėgų grupės veikia viena kryptimi, psichinė žmogaus evoliucija 
vyksta gana sklandžiai. Jeigu žmogus sąmoningai siekia to, kas prieštarauja pasąmonės veikimo 
krypčiai, prasideda dvasiniai konfliktai. Jei šie konfliktai rimti, žmogus arba suserga, arba peržiūri 
savo sąmoningas nuostatas ir padaro didesnes ar mažesnes nuolaidas pasąmonės spaudimui. Antru 
atveju, visas jo psichinis gyvenimas pasislenka ir jo centru tampa ne ego, o tam tikras hipotetinis 
taškas tarp ego ir pasąmonės. Analitinėje psichologijoje šis naujas psichinio gyvenimo centras 
vadinamas savastimi (self).  Surasti savastį reiškia surasti savo vietą pasaulyje. Suradusių save 
žmonių psichinis gyvenimas palyginti ramus, bekonfliktinis. Vidinis nerimas, nepasitenkinimas 
liudija, kad žmogus dar neatrado savasties, jog pasąmonė nėra integruota į jo sąmonę.  
Kiekvienas  turi savo paskirtį pasaulyje, todėl egzistuoja tiek savasčių, kiek yra žmonių. Vienas 
atranda save tapęs garsaus orkestro dirigentu, kitas – įsigijęs žinomos įmonės akcijų, trečias – tapęs 
atsiskyrėliu. Visas realius ir įsivaizduojamus savęs realizavimo variantus galima kokiu nors būdu 
sistematizuoti, klasifikuoti, lyginti. Paprasčiausias tokio lyginimo variantas – pagal trukmę. Vienas 
gali būti patenkintas savimi, jaustis ramus ir laimingas savaitę, kitas – metus, trečias – visą 
gyvenimą. Natūrali savęs realizavimo trukmės riba – amžinybė. Būtent šį savasties atradimo 
variantą ir tyrinėja religija. Religija – mokslas, kaip save realizuoti amžinybėje. 
 
Vienas pirmųjų apie psichoterapinę religijos funkciją prabilo Jamesas. Apie įvairius religijos ir 
psichologijos santykio aspektus rašė Erichas Frommas, Rollo May, Abrahamas Maslow, tačiau 
išsamiausiai šią problemą analizavo Jungas. Jo idėjomis daugiausia ir remsimės šiame skyriuje. 
Konkrečiai nagrinėsime psichoterapinę išpažinties, apeigų, mistinio kelio funkcijas. Pagrindinę 
skyriuje grindžiamą idėją trumpai galima suformuluoti taip. Psichoterapinę religijos funkciją lemia 
ir ego, ir pasąmonės formavimosi ypatumai. Gerai į socialinėje terpėje vyraujantį ar egzistuojantį 
kolektyvinį kompleksą įkomponuotas ego nepatiria psichinio diskomforto, ir religija tokiu atveju 
nereikalinga, tačiau tai būdinga tik biologinėje ar socialinėje evoliucijos pakopoje esantiems 
žmonėms. Kuo aukštesnių tikslų siekia individas, tuo svarbesnį vaidmenį jo gyvenime vaidina 
religija.  
 
Psichoterapinė išpažinties funkcija 
 
Psichologinės problemos dažniausiai kyla dėl žmogaus sąmonę veikiančios, o neretai ir 
griaunančios pasamonės jėgos. Tam, kad neutralizuotume šių jėgų poveikį, būtina jas integruoti į 
sąmonę. Kaip rašė Jungas, „apmąstydami nesąmoningumą, mes išsivaduojame nuo jo 
dominavimo“81.  

 
81 Jung C.G. Commrntary on „The secret of Golden Flower“. CW, vol. 13, p. 44. 



 35 

Kartais pasąmonės turinių dominavimo ar bent įtakos galima atsikratyti savistabos būdu. Tačiau 
dažniausiai žmogus nepajėgia pats susidoroti su iškilusiomis problemomis. Galbūt net nesuvokia, 
kartais suvokia, bet nesugeba jų išspręsti.  Negalėdamos išsilieti pasąmonės jėgos ardo žmogaus 
psichiką, sukelia nerimą, neurozes, neretai ir fiziologinių sutrikimų. Vienintelis būdas jų atsikratyti 
– objektyvuoti, pateikti kitų žmonių teismui. Kaip rašė Jungas, „jei nuodėmė kieno nors pripažinta, 
tada jau galima gyventi.  O jei ne – neišvengiami patys liūdniausi padariniai“82.   
 
Daug šimtmečių profesionalių nuodėmių klausytojų vaidmenį atlikdavo kunigai. Išpažinties metu 
žmonės objektyvuodavo juos slegiančias, kankinančias, nerimą keliančias problemas ir tuo bent iš 
dalies neutralizuodavo pasąmonės spaudimą. Todėl, kaip rašo Jungas, „jei pacientas – 
praktikuojantis katalikas, aš visada patariu jam eiti išpažinties ir priimti komuniją, kad apsisaugotų 
nuo tiesioginio išgyvenimo – nes jis gali būti per stiprus“83.   
Stiprėjant sekuliarizacijai, vis daugiau žmonių kreipiasi į ne į kunigus, o į gydytojus, tačiau 
terapinis išsikalbėjimo poveikis lieka toks pat. Psichoterapijos seanso metu pacientas yra 
skatinamas iššniukštinėti tamsiausias savo sielos kerteles, išsakyti visas svarbiomis ir nesvarbiomis 
laikomas problemas. Kaip rašė Freudas, „jis (pacientas – S.J.) turi sakyti viską, visiškai atsiribojęs 
nuo kritinės atrankos, viską, kas jam ateina į galvą, net jei jis laiko tą neteisingu, nesusietu su 
dalyku, beprasmiu, ir ypač atvejais, kai jam nemalonu apie tai galvoti“84. Freudas, lyginant su 
tradicine krikščioniška išpažintimi, berods neatrado nieko naujo. Kaip rašo Jungas, „jo technika yra 
nuoseklus išpažinties metodo plėtojimas. Jo tikslas yra dirbtinai sukelti introvertinius procesus ir 
nesąmoningus asmenybės elementus paversti sąmoningais“85. 
 
Psichoterapijos sėkmę lemia daugelis faktorių, iš kurių mūsų analizuojamų problemų kontekste 
minėtini trys. Pirmiausia tai paciento psichikos struktūra. Kaip rašo Jungas, „man puikiai žinomi 
Freudo nuopelnai, ir aš neketinu jų menkinti. Aš žinau, kad viskas, ką sako Freudas, teisinga 
daugelio žmonių atžvilgiu, ir aš manau, kad šių žmonių būtent toks psichikos tipas, kokį aprašo 
Freudas. Adleris, nors jo visiškai kitokios pažiūros, taip pat turi nemažai sekėjų, ir aš įsitikinęs, kad 
,adleriška’ psichika būdinga daugeliui. Mano sekėjai – jų ne tiek daug, kaip Freudo, – ir jam 
priklauso ,mano’ psichikos tipo žmonės....Tačiau aš turėjau pacientų, kuriems reikėjo atlikti 
freudistinę analizę ir visą tą mechanizmą, kurį tiksliai aprašė Freudas. Man pasitaikė ir kitų atvejų,  
reikalavusių adleriškos pažiūros, kadangi buvo kalbama apie valdžios kompleksą ... Freudui 
pasąmonė iš esmės yra išstumtų turinių talpyklė. Jis žiūri į tai iš vaikystės taško. Man pasąmonė yra 
beribis istorijos lobynas. Aš suvokiu, kad turėjau vaikystę, bet ji nedidelė lyginant su beribėmis 
istorijos erdvėmis, kurios nuo pat jaunystės mane domino labiau, negu vaikystė“86. Tad nenuostabu, 
kad bedieviui neverta eiti pas kunigą, o nuoširdžiai tikintis žmogus kažin ar kreipsis į Freudo 
sekėjus.  
 
Svarbų vaidmenį psichoterapijoje vaidina terapeuto asmenybė. Jungas pagrindinę psichoterapijos 
taisyklę formuluoja taip: „Tu pats privalai būti tokiu, kokiu nori padaryti kitą“87. Todėl specialaus 
psichologinio išsilavinimo neturintis, bet geros širdies, sugebantis į kito žmogaus problemas 
įsijausti dvasininkas gali pranokti psichoterapeuto diplomą turintį, bet ribotą, beatodairiškai vieną 
kurią  teoriją pripažįstantį psichoterapeutą.  
 

 
82 Jung C.G. The Tavistock Lectures. CW, vol. 18, p.119. 
83 Jungas K. G. Psichologija ir religija. Vilnius: Aidai, 1998. P. 47. 
84 Фрейд З. О психоанализе. Пять лекций, Хрестоматия по истории психологии, Москва: МГУ, 1980. С. 166. 
85 Jung C.G. Yoga and the West. CW, vol. 11, p. 534.  
86 Jung C.G. The Tavistock Lectures. CW, vol. 18, p. 125. 
87 Jung C.G. The Practice of Psychotherapy. CW, vol. 16, p. 71. 



 36 

Trečias svarbus psichoterapijos sėkmę lemiantis faktorius – tikėjimas. Daug šimtmečių iki Freudo 
ar Jungo psichoterapeutais buvo burtininkai, šamanai, užkalbėtojai. Kas lėmė ir tebelemia šių 
„liaudies terapeutų“ sėkmę ar nesėkmę?  Jungo manymu, „reikalas tas, kokiu metodu kiekvienu 
konkrečiu atveju tiki pats terapeutas. Lemiamas yra įsitikinimas savo metodo teisingumu. 
Nuoširdaus tikėjimo atveju jis daro viską, ką gali, ligoniui – ir ši savanoriška jėgų įtampa ir 
atkaklumas turi gydomąjį poveikį psichinio kolektyvinės sąmonės lygmens ribose“88. Tikėjimo 
srityje dvasininkai gal ir ne pranoksta, bet nenusileidžia terapeutams. Antra vertus, konkurencija – 
kažin ar konstruktyviausia santykio tarp psichoterapeutų ir dvasininkų forma. Kaip rašo Viktor E. 
Franklis, „šiuo metu iš psichoterapeutų vis pasigirsta balsų, reikalaujančių,kad psichoterapeutas 
pranoktų dvasininką. Bet tai būtų tiesiog puikybė. Reikia griežtai skirti gydytojo funkciją nuo 
dvasininko misijos. Nereligingas gydytojas privalo palikti religingam pacientui, ką jis turi, būtent – 
jo tikėjimą; analogiškai religingas gydytojas privalo palikti dvasininkui, kas šiam priklauso – jo 
tarnybą“89.   
 
Kiek žmonių dabartinėje visuomenėje naudojasi psichoterapine išpažinties funkcija? Jei katalikų ir 
stačiatikių, reguliariai dalyvaujančių apeigose, skaičius yra bent apytiksliai žinimas, apie 
protestantiškus ar nekrikščioniškus kraštus spręsti žymiai sunkiau. Šia prasme įdomus Jungo dar 
1935 metais atliktas eksperimentas:  
„Kartą aš išsiuntinėjai nepažįstamiems žmonėms anketą, kurioje paklausiau: „Jei jums kiltų 
psichologinių problemų, ką jūs darytumėte? Į ką jūs kreiptumėtės; į gydytoją, dvasininką ar 
pastorių?“ Aš negaliu išvardyti tikslių skaičių, bet prisimenu, kad tik apie dvidešimt procentų 
protestantų atsakė, kad eitų pas pastorių. Visi likusieji labai primygtinai pasisakė prieš pastorius 
gydytojų naudai, ir patys atkakliausi buvo pastorių giminaičiai ir vaikai. Buvo kinas, pateikęs puikų 
atsakymą. Jis pastebėjo: „Jaunystėje aš einu pas gydytoją, senatvėje – pas filosofą“. Tačiau 
maždaug penkiasdešimt aštuoni ar šešiasdešimt procentų katalikų atsakė, kad jie būtinai eis pas 
savo dvasininką. Tai, be kita ko, dar kartą patvirtina faktą, kad katalikų Bažnyčia, su savo dvasiniais 
vadovais ir griežta išpažinties sistema, yra terapinė institucija“90.  
 
Religija ir savęs realizavimas 
 
XX a. bene labiausiai savęs realizavimo teorijai yra nusipelnęs amerikiečių psichologas Maslow. Jo 
teigimu, „vienas dalykas, atrodo, galėtų būti vienintelė galutinė žmonijos vertybė, tolimasis tikslas, 
į kurį veržiasi visi. Įvairūs autoriai vadina jį skirtingai: savęs aktualizavimu, savęs realizavimu, 
integravimu, pradine sveikata, individualizavimu, autonomija, kūrybingumu, produktyvumu. Bet 
visi jie sutinka, kad tai tolygu realizuoti asmens potencijas, kitaip sakant, tapti visiškai žmogumi, 
tapti viskuo, kuo asmuo gali tapti”91. 
Žmogaus gyvenimas – nuolatinis poreikių tenkinimas ir naujų formavimasis. Maslow išskiria 
penkias pagrindines poreikių grupes: fiziologinius, saugumo, meilės ir priklausomybės, pagarbos, 
savęs aktualizavimo. Pagrindiniai fiziologiniai poreikiai – maisto, gėrimo, oro, miego ir sekso. 
Saugumui priklauso poreikis gyventi sąlyginai stabilioje, nepavojingoje ir prognozuojamoje 
aplinkoje. Visi žmonės turi poreikį palaikyti glaudžius santykius su kitais ir priklausyti kokiai nors 
grupei – priklausymo ir meilės poreikis. Pagarbos poreikis turi du aspektus: Pirmas – jausti savo 
kompetenciją ir asmeninius pasiekimus; antras – kitų pagarbos poreikis. Savęs aktualizacijos esmę 
sudaro savo sugebėjimų ir talentų panaudojimas. Tai ir yra pagrindinė žmogiškojo gyvenimo 
vertybė ir svarbiausias tikslas. Tarp žinomesnių save realizavusių asmenybių jis mini Eleonorą 

 
88 Ten pat, p. 21. 
89 Frankl V. Nesąmoningas Dievas. Vilnius: Vaga, 2000. P. 60–61.  
90 Jung C.G. The Tavistock Lectures. CW, vol. 18, p. 129.  
91 Maslou A. Psichologiniai duomenys ir vertybių teorija. Gėrio kontūrai. Vilnius: Mintis, 1983. P. 343. 



 37 

Roosvelt  (JAV prezidento Franklino Roosvelto žmoną),  Albertą Einsteiną ir kitas plačiajai 
visuomenei mažiau žinomas asmenybes.  
 
Maslow manymu, kiekvieno žmogaus gyvenimas susideda iš dviejų dalių: to, kas paprastai 
įvardijama kaip pilka kasdienybė, ir dvasinio pakilimo momentų, emocinės energijos pliūpsnių. 
Antro tipo būsenas Maslow apibūdina kaip kuliminacinius išgyvenimus, ar „plato-išgyvenimus“. Jis 
taip pat išskiria dvi save aktualizavusių žmonių tipus. Pirmajam priklauso daugiau praktinio tipo, 
antrajam – siekiantys tiesos, grožio, gėrio individai. Pirmo tipo žmonės labiau pragmatiški, jie 
dažniausiai vadovaujasi patarle „geriau žvirblis saujoj, negu gervė danguje“. Svarbi antro tipo 
žmonių grupė – tie, kuriuos Maslow vadina transcenderais. Minėtini tokie transcenderų bruožai:  
1. Kulminaciniai išgyvenimai ir ‚plato-išgyvenimai‘ transcenderams tampa pačiu svarbiausiu 
dalyku gyvenime, galima sakyti, viršūnėmis, vertinimo kriterijais, labiausiai branginamais 
elementais. 
2. Transcenderai lengvai, normaliai, natūraliai ir nesąmoningai šneka Būties kalba, t.y. poetų, 
mistikų, aiškiaregių, tikrai religingų žmonių, tų, kurie gyvena Platono idėjų ar Spinozos lygmenyje, 
paženklintų amžinybe žodžiais. Todėl jie, matyt, geriau supranta alegorijas, metaforas, paradoksus, 
muziką, meną, neverbalinius signalus ir panašiai. 
3. Transcenderai gabūs sakraliniam pažinimui (tai yra šventumo matymui pasaulietiškame). Jie gali 
lengvai sakralizuoti visa, kas pageidaujama, t.y. suvokti  amžinybės požiūriu. 
4. Jų metamotyvacija sąmoningesnė ir racionalesnė. Būties vertybės (kitaip sakant, egzistencija, 
suvokiama kaip faktas ir vertybė), tai yra tobulumas, tiesa, grožis, gėris, vienybė, pasitenkinimas 
būtimi ir pan. yra pagrindiniai ir svarbiausi jų motyvai. 
5. Jie tam tikru būdu atpažįsta vienas kitą ir beveik akimirksniu, jau pirmame susitikime suartėja ir 
sutaria. Vėliau jie gali bendrauti ne tik žodžiais. 
6. Tokie individai labiau jautrūs grožiui. Jie mato grožį visame, arba regi grožį lengviau, negu kiti, 
laiko jį svarbiausia vertybe pasaulyje, arba supranta grožį to, kas paprastai nepripažįstama juo 
7. Jie labiau holistiški (vientisi) pažindami pasaulį,  „tiesiog sveiki“ ar praktiški, save realizuojantys 
individai. Jiems egzistuoja vientisa žmonija ir vientisas kosmosas, o tokios savokos kaip 
„nacionalinis interesas“ ar „mano tėvų religija“, arba „skirtingi žmonių ir jų intelektų lygmenys“ 
jiems arba visai neegzistuoja, arba lengvai įveikiamos. 
8. Susidaro įspūdis, jog transcenderai mažiau laimingi, nei tiesiog „sveiki žmonės“. Jie gali patirti 
ekstazę, didelį džiaugsmą, pasiekti ypatingų laimės aukštumų, nei tiesiog laimingi ir sveiki žmonės, 
bet tuo pačiu metu jie linkę išgyventi kosminį ar būties liūdesį dėl žmonių kvailumo, žalos, daromos 
jų sau patiems, aklumo, žiaurumo vienas kito atžvilgiu, trumparegiškumo. 
9. Transcenderai labiau linkę į gilesnį religingumą ar dvasingumą ir teistine, ir neteistine prasme92. 
 
Kai kurių transcenderų polinkis į gilesnį religingumą taip ir lieka polinkiu, kiti jį realizuoja. Nereti 
atvejai, kai žmonės, neįsiklausantys į pasąmonės balsą, rizikuoja susirgti lengvesne ar sunkesne 
neurozės forma. Vienas ryškiausių pavyzdžių – Levas Tolstojus, kurį gyvenimo prasmės paieškos 
vos neprivedė iki savižudybės. Pats rašytojas  išgyvenimus aprašo taip. 
„Mano klausimas – tas, kuris mane, penkiasdešimtmetį, vos neprivertė nusižudyti, buvo pats 
paprasčiausias klausimas, slypintis kiekvieno žmogaus, pradedant kvailu vaiku ir baigiant 
išmintingiausiu senoliu, sieloje – tai klausimas, be kurio gyvenimas neįmanomas, kaip aš tai ir 
patyriau. Šis klausimas toks: „ Kas bus iš viso to, ką aš dabar darau, ką darysiu rytoj, – kas bus iš 
viso mano gyvenimo?“ 
Kitaip suformuluotas klausimas būtų toks: „Kam man gyventi, kam ką nors daryti?“ Dar kitaip šį 
klausimą galima pakreipti taip: „Ar mano gyvenimas turi prasmę, kuri neišnyks po neišvengiamai 

 
92 Žr Маслоу А. Новые рубежи человеческой природы. Москва: Смысл. 1999. C. 272–280. 



 38 

manęs laukiančios mirties?“93  
Baigėsi šie ieškojimai religiniu perversmu: 
 „Atsimenu, tai buvo ankstyvą pavasarį, aš buvau vienas miške, klausiausi į miško garsų. Juk aš 
klausiau ir galvojau vis apie tą patį šiuos paskutinius trejus metus. Aš ieškojau Dievo. 
„Gerai, nėra jokio Dievo,–sakydavau  sau, –nėra tokio, kuris nebūtų mano vaizdinys, bet tikrovė 
tokia pat, kaip visas mano gyvenimas; to nėra. Ir niekas, jokie stebuklai negali įrodyti jo buvimo, 
todėl, kad stebuklai bus mano vaizdiniai, be to, dar ir neprotingi“. 
„Bet mano supratimas apie Dievą, apie tą, kurio aš ieškau? – klausiau aš savęs. – Šis supratimas iš 
kur atsirado?“ Ir vėl su šia mintimi manyje pakilo džiaugsmingos gyvenimo bangos. Viskas aplink  
atgijo, įgavo prasmę. Bet mano džiaugsmas tęsėsi neilgai. Protas tęsė savo darbą. „Dievo 
supratimas – ne Dievas, – vėl sakiau sau. – Supratimas yra tai, kas vyksta manyje, Dievo supratimas 
yra tai, ką aš galiu iššaukti ar neiššaukti savyje. Šitai nėra tai, ko aš ieškau. Aš ieškau to, be ko 
negali būti gyvenimo“. Ir vėl viskas pradėjo mirti aplink mane ir manyje, ir aš vėl panorau nužudyti 
save. 
Ir čia aš pažiūrėjau į save, į tai, kas vyksta manyje; ir aš prisiminiau visus šiuos šimtus kartų manyje  
vykusius gimimus ir mirimus. Aš prisiminiau, kad aš gyvenau tik tada, kai tikėjau Dievą. Kaip buvo 
anksčiau, taip ir dabar, pasakiau aš sau; tereikia man žinoti apie Dievą, ir aš gyvenu; tereikia 
užmiršti, netikėti juo, ir aš mirštu. Kas gi yra šie gimimai ir mirimai? Juk aš negyvenu, kai prarandu 
tikėjimą Dievo buvimu, juk aš jau seniai būčiau nužudęs save, jei neturėčiau miglotos  vilties Jį 
rasti. Juk aš gyvenu, išties gyvenu tik tada, kai jį jaučiu ir jo ieškau. Tai ko gi aš dar ieškau? – 
sušuko balsas manyje. – Tai štai Jis. Jis – tai, be ko negalima gyventi. Žinoti Dievą ir gyventi – tas 
pats. Dievas yra gyvenimas“94. 
 
Dauguma  žmonių realizuoja save praktinėse, su dvasingumu nieko bendro neturinčiose srityse. 
Galima būti „pragmatikų“ir, bent jau retkarčiais, jaustis laimingam. Tačiau tokių individų 
egzistavimas jokiu būdu nepaneigia ir kitų – ilgesnių, patvaresnių vertybių siekiančių ir aukštesnius 
moralinius reikalavimus keliančių žmonių egzistavimo. Šie reikalavimai nėra sau įteigti ar įsigalvoti 
– jie neretai vyksta prieš individo valią,  dažniausiai yra susieti su nerimu, svarstymais, abejonėmis 
ir užsibaigia kategorišku „aš negaliu kitaip“.  Tai reiškia, kad šių žmonių pasąmonėje glūdinčios 
jėgos kreipia jų gyvenimus nauja, jiems patiems ne visada žinoma ir suprantama linkme. Jei į šias 
jėgas neatsižvelgiama, žmogus suserga. Kaip rašo Jungas, „psichoneurozė – tai sielos, nerandančios 
savo prasmės, liga“95. Lemiamą vaidmenį ieškant gyvenimo prasmės vaidina religija, todėl „būti 
religingam, vadinasi  rasti atsakymą į klausimą: kokia yra gyvenimo prasmė?“96 
 
Psichoterapinė apeigų funkcija 
 
Kaip rašo Jungas, „religija yra ypatinga žmogaus dvasios nuostata, kurią tiksliausiai apibūdina 
pradinė termino r e l i g i o reikšmė – t.y. atsargus domėjimasis ir stebėjimas tam tikrų dinaminių 
veiksnių, vadinamų ,jėgomis‘, dvasiomis, demonais, dievais, dėsniais, idėjomis, idealais, žodžiu, 
vardais, žmogaus suteikiamais veiksniams, kurie pasirodo jam tokie galingi, pavojingi ar išganingi, 
kad į juos verta rimtai atsižvelgti, arba tokie didingi, gražūs ir prasmingi, jog juos verta nuolankiai 
garbinti ir mylėti“97. 
Dvasios, demonai, dievai turi visus pagrindinius kompleksų požymius. Tai autonomiškos kryptingai 
mūsų sąmonę veikiančios jėgos. Autonomiškumas reiškia, kad panašiai, kaip gera ar bloga 

 
93 Толстой Л.  Н. Исповедь. Собрание сочинений в 22 томах. Том 16.  Mосква: Художественная литература, 
1983.  C. 122. 
94 Ten pat. P. 151. 
95 Jung C.G. Psychotherapist or the Clergy. CW, vol. 11, p. 497. 
96 Einstein A.  Out of my later years, New York, 1950. Cit. iš Frankl V.  Nesąmoningas Dievas. P. 334. 
97 Jungas C. G. Psichologija ir religija. P. 10. 



 39 

nuotaika, ar nežinia iš kur kylanti baimė, kompleksai nepriklauso nuo mūsų sąmoningų pastangų ir 
ateina į mūsų psichiką ir išeina iš jos kada ir kaip nori. Kaip rašoma Naujajame Testamente, „vėjas 
pučia, kur nori; jo ošimą girdi, bet nežinai, iš kur ateina ir kur link nueina. Taip esti ir su kiekvienu, 
kuris gimė iš dvasios” (Jn 3, 8). Be to, šios jėgos kryptingai veikia žmones: juos gundo, vilioja, ar, 
atvirkščiai, gasdina.   
Antra vertus, religiniai kolektyviniai vaizdiniai skiriasi nuo mūsų aukščiau nagrinėtų psichinių 
derinių. Pirmas skirtumas – formavimosi šaltiniai. Jei socialinius ar ideologinius kompleksus 
formuoja kryptinga žmonių veikla, kuriant bent jau kai kuriuos religinius kolektyvinius kompleksus 
dalyvauja skirtingose religijose įvairiai įvardijama, tačiau visada nuo žmonių nepriklausoma jėga.  
Kitas skirtumas – suvokimo būdas. Pagrindinė religinių kompleksų suvokimo forma – mistinis 
patyrimas. Religijai kartais prikaišiojama, kad mistinis patyrimas negali būti mokslinio tyrimo 
objektu, nes prieinamas anaiptol ne visiems. Tačiau šį priekaištą  riboti žmonės gali pateikti visoms 
jų suvokimo ir supratimo galimybes viršijančioms veiklos rūšims. Taip koks nors simfoninės 
muzikos nemėgstantis ir nesuprantantis klausytojas gali reikalauti, kad sėdintys koncertų salėje 
žmonės ir jam įdiegtų estetinį jausmą, ar bent jau neapsimetinėtų, kad, klausydami įvairių muzikos 
instrumentų skleidžiamo džeržgimo ir cypimo, patiria malonumą; arba visą gyvenimą sąžiningai 
rankomis ir nugara duoną pelnęs krovikas visada jaus antipatiją neaišku kuo ir neaišku kam  
kabinetuose ar labaratorijose užsiimantiems mokslininkams, ir taip toliau. Todėl akivaizdu, kad ne 
visi vertingi dalykai prieinami visiems.. 
 
Pagrindinė mistinio patyrimo sąlyga – atvirumas pasąmonei. Patyrusiam bent menkiausią 
pasąmonės dvelksmą žmogui kyla du pagrindiniai klausimai: kokios jėgos veikia jo sąmonę? Ir kaip 
su jomis elgtis? Religija pateikia atsakymus į abu šiuos klausimus.  
Pirmiausia religija įvardija iš pasąmonės kylančias jėgas. Labiausiai paplitę religinių vaizdiniai:  
angelai, velniai, gerosios ir piktosios dvasios, demonai ir pan. Egzistuoja nemažai šiai problemai 
skirtų kūrinių. Vienas žinomesnių šio žanro veikalų yra Dionisijaus Aeropagito Apie dangaus 
hierarchiją. 
Įvardindamos kolektyvinius vaizdinius, religijos juos rūšiuoja. Dažniausiai išskiriamos trys 
anapusinių jėgų grupės: gerosios, blogosios ir neutralios. Kažin ar verta minėti, kad šis skirstymas 
yra labai reliatyvus: vienoje religijoje garbinamos dievybės kitos religijos gali būti smerkiamos ir 
niekinamos, ir atvirkščiai. Pavyzdžiui, pirmieji krikščionių misionieriai Indijoje, matydami vienos 
iš labiausiai garbinamų dievybių – motinos Kali – atvaizdą, nuoširdžiai manė, kad tai – velnias. 
Skirtingų religijų atstovai labai dažnai nevienodai įvardija ir vertina aukštesnės jėgos pasireiškimus 
tame pačiame žmoguje. Gerai žinomi Kristaus žodžiai, jog „aš ir Tėvas esame viena“ (Jn 10, 30). 
Žydų nuomonė šiuo klausimu kitokia: „Jis velnio apsėstas ir šėlsta“ (Jn 10, 20). Kartais ir pačiam 
žmogui sunku susivokti, kokia – gera ar bloga, jėga jame reiškiasi.  
Kai kas mano, kad tokios jėgos, kaip velniai, angelai, piktosios ir gerosios dvasios, kažkada gal ir 
egzistavo, bet, silpnėjant religijos vaidmeniui žmonių gyvenime, išnyko ar bent jau neatpažįstamai 
pasikeitė. Iš tiesų, bet kokie vaizdiniai, taip pat ir religiniai, transformuojasi, o kai kurie išnyksta 
visai. Daugelis animistinėse religijose transcendentinių jėgų poveikių aiškintų reiškinių galima 
analizuoti natūralių gamtos jėgų veikimu ar sąveika. Neabejotina, kad religingose visuomenėse 
transcendentinių vaizdinių žymiai daugiau. Martynas Liuteris XV a. viduryje rašė, jog „daugelis 
regionų yra apnikta velnių, Prūsijoje jų knibždėte knibžda“98. Dvidešimt pirmame amžiuje net 
buvusioje Prūsijos teritorijoje, jau nekalbant apie kitus Europos regionus, pamatyti tradicinį velnią 
gana sunku. Tačiau ir dabartiniame pasaulyje religinių vaizdinių poveikis dar gana ryškus. 
Pavyzdžiui, 2000 m. angelų egzistavimu tikėjo 70 proc. Italijos ir Kroatijos, 62 proc. Lietuvos, 58 

 
98 Erikson. E.H. Jaunasis Liuteris: psichoanalitinė istorinė studija. Vilnius: Alma littera, 2003. P. 60. 



 40 

proc. Suomijos gyventojų99. Galima manyti, kad velniai, angelai ir kiti tradiciniai religiniai 
vaizdiniai egzistuos tol, kol bus bent vienas jais tikintis ir juos savo energija maitinantis žmogus.  
 
Kai kurie žmonės kaltina Bažnyčią, kad ji sukūrė iliuzinį pasaulį ir, apkaltinusi bendravimu su  
velniu, nužudė tūkstančius nekaltų žmonių. Atsakyti į šį kaltinimą labai paprasta. Pirmiausia, tai, 
kad kai kuriuos žmones užvaldo, ar bent jau labai didelę reikšmę jų gyvenime vaidina nuo 
sąmoningų jų pastangų nepriklausomos jėgos, kažin ar kam kelia abejonių. Geriausias įrodymas – 
užpildytos, neretai ir perpildytos psichiatrinės ligoninės. Nekelia abejonių, kad kai kurie iš šių 
žmonių kalba ir elgiasi taip, kad visai nenuostabu juos užvaldžiusią jėgą įvardyti kaip „velnias“. 
Kiek tokių žmonių ir koks inkvizicijos elgesys su jais – atviras diskusijoms klausimas. Nėra jokių 
abejonių, kad tarp inkvizitorių buvo nemažai žiaurių, kerštingų, paprasčiausiai piktų žmonių, kurie 
ne visai tinkamai naudojo jiems suteiktus įgaliojimus. Tačiau niekas ir neabejoja, kad tarp jų buvo 
dorų, pačiais kilniausiais dalykais tikėjusių asmenybių.  
 
Įvardijusi ir surūšiavusi religinius vaizdinius, religija moko, kaip su jais elgtis. Pagrindinė tokio 
elgesio forma – apeigos. Šiame skyriuje trumpai panagrinėsime tris apeigų funkcijas: apvalomąją, 
auklėjamąją ir  integruojančiąją.  
Aristotelis pagrindinį tragedijos tikslą suvokė kaip katarsį – apsivalymą. Įsijausdami į tragedijos 
herojų likimus, išgyvendami jų jausmus, žiūrovai nuo tų jausmų apsivalo. Jų psichikos gelmėse 
besikaupiantys ar jau susikaupę jausmai – nerimas dėl savo ir artimųjų likimo, ne visada aiškiai 
paaiškinama baimė, siaubas spektaklio metu sužadinami, koncentruojami, objektyvuojami, ir tokiu 
būdų žiūrovas nuo jų apsivalo. Individai jaučia kad tai, kas atsitiko tragedijos herojams, jiems jau 
negresia. Kažkas panašaus vyksta ir religinių apeigų metu. Tada aktyvuojami atitinkami 
kolektyviniai vaizdiniai ar archetipai, o jų energija nukreipiama apeigose dalyvaujančių žmonių 
pageidaujama linkme. Todėl veiksmingas apeigas turinčių religijų atstovai nepatiria pasąmonės ir 
sąmonės sąveikos sukeliamų konfliktų: jie žino, ką reikia mylėti, ko saugotis ar neapkesti, kaip 
elgtis susidūrus su vienokia ar kitokia dvasia, o svarbiausia – kad jie yra nevieniši šiame 
intriguojančiame, masinančiame, bet neretai ir grėsmingame psichinių jėgų žaidime, kad reikalui 
esant jie gali kreiptis į tikrus ar tariamus šios srities žinovus, kurie padės, ar bent jau pasistenks 
padėti išsinarplioti iš sudėtingiausių ir atrodytų, beviltiškų situacijų. Tai ir yra pagrindinė 
psichoterapinė apeigų funkcija.  
 
Auklėjamoji apeigų funkcija pasireiškia kaip iniciacijos. Kaip rašo Eliade, „iniciacija paprastai 
suprantama kaip žodinių pamokymų ir apeigų visuma, kurios tikslas – radikalus inicijuojamojo 
religinio ir socialinio statuso pakeitimas. Filosofiniais terminais įšventinimas tolygu egzistencinės 
būklės pakeitimui.[...] Įšventinimas įveda neofitą vienu metu ir į žmonių visuomenę, ir į dvasinių 
vertybių pasaulį“100. Šia prasme iniciacija – naujo statuso suteikimas ego: vaiko ego užpildytas 
vienais turiniais, vyro – kitais, seno žmogaus – dar kitais. Todėl susilpnėjus apeigų reikšmei žmonių 
gyvenime, daugelio ego sustoja pradinėse raidos pakopose. Nereligingose visuomenėse apstu 
dvasinių neūžaugų, žmonių, kurių kūnai subrendę, o sielos vis dar tebėra vaikiškos pakopos. 
Dvasinė nebranda – svarbi psichinių nesklandumų priežastis.  
 
Trečia apeigų funkcija – integruojančioji. Pirmiausia religinės apeigos yra išbaigčiausia bendravimo 
su pasąmone forma. Įvairios psichoterapinės mokyklos nagrinėja tik tam tikrą pasąmonės sluoksnį,  
religija aprėpia visą pasąmonės turinį. Kaip rašo Jungas, „religinės apeigos įvairiais savo pavidalais 
atlieka indo, gebančio sutalpinti visą pasąmonės turinį, vaidmenį“101.  

 
99 Halman L. The European Values Study: A Third Wave. Source book of the 1999/2000 European Values Study Group. 
Tilburg University, 2001. P. 93. 
100 Элиаде М. Тайные общества: обряды, инициации и посвящения.  Киев: София, 2002. С. 12–14. 
101 Jung C.G. Psychoanalyse and the Cure of Soul. CW, vol. 11, p. 350.. 



 41 

Kitas svarbus integracinės funkcijos aspektas – religija įkomponuoja ar bent jau siekia įkomponuoti 
ego į vertingiausiu laikomą kolektyvinį kompleksą ar aukščiausią dvasinės realybės sritį. Į amžinąjį 
gyvenimą orientuotose religijose dalyvavimas apeigose yra pagrindinė  prisilietimo prie amžinybės 
forma. Kaip rašė metropolitas Antonijus, „liturgija – momentas, kai amžinybė įsiveržia į laiką, kai 
laikas prasiplečia iki amžinybės ribų, kai mes jau nors akimirkai, tą trumpą laiką, kol tęsiasi 
liturgija, esame amžinybėje“102.  
 
Mistinio patyrimo bruožai 
 
Žmonės, tvirtai pasiryžę siekti amžinojo gyvenimo, eina mistiniu keliu. Mistika – tam tikroje 
socialinėje kultūrinėje terpėje egzistuojanti aukščiausia dvasinės būsenos teorija ir praktika. 
Psichologine prasme mistika reiškia, kad ego prisiliečia, skverbiasi ir galų gale susilieja su 
nepalyginamai galingesniu kolektyviniu kompleksu, praranda skiriamuosius savo bruožus ir tampa 
neatsiejama to komplekso dalimi. Kaip rašė žinomas XVI a. vokiečių mistikas Johanes Tauleris, 
mistiko „siela yra tarsi panirusi ir pasimetusi Dievo Bedugnėje ir prarandusi gebėjimą skirti 
kūrinius. Visi daiktai su dieviška palaima surenkami į vieną, ir žmogaus esybė taip persismelkia 
dieviškąja substancija, kad ji ištirpsta joje, kaip vandens lašas ištirpsta statinėje vyno“103.   
Konkrečios mistikos formos priklauso nuo istorinės kultūrinės visuomenės sanklodos. Viena iš 
labiausiai tiek Rytuose, tiek Vakaruose paplitusių Dievo sampratų – Dievas kaip Absoliutas. 
Priklausomai nuo to, kokie Absoliuto bruožai akcentuojami, egzistuoja įvairios mistikos formos. Jei 
kartu su Aristoteliu Dievą suvokiame kaip „amžiną protą“, turėsime pritarti ir minčiai, kad 
mąstymas artina žmogų prie Dievo. Jei Dievas suvokiamas kaip meilė – būtina sužadinti savyje 
meilę.  
Klasikiniame indų kultūros veikale  Patajalio Joga sutroje Dievas suvokiamas kaip Žiūrovas:  „Joga 
– sąmonės veiklos nutraukimas … Tada Žiūrovas būna savo paties formoje”104. Tam, kad 
nutrauktume sąmonės veiklą, būtina praktikuoti kokią nors iš jogos krypčių, kiekviena iš jų turi 
savo specifiką. Taip, Radža-joga (Raja-yoga)  dalijama į aštuonias pagrindines dalis.  
„Pirma – Jama. Tai svarbiausia dalis, turinti vadovauti visam gyvenimui; ją sudaro penki padaliniai: 

1. Nekenkimas jokiai būtybei mintimi, žodžiu ar veiksmu (Ahimsa). 
2. Negeidimas svetimo mintimi, žodžiu ar veiksmu. 
3. Minčių, žodžių ar veiksmų tyrumas. 
4. Teisingos mintys, žodžiai ar veiksmai. 
5. Dovanų neėmimas. 

Antra – Nijama. Kūno priežiūra, kasdienis prausimasis, dieta ir t.t. 
Trečia – Asana, laikysena. Šlaunys, pečiai ir galva turi būti laikomi tiesiai, paliekant blauzdas 
laisvai. 
Ketvirta – Pranajama, kvėpavimo sulaikymas (Pranos arba gyvybinės jėgos kontroliavimui). 
Penkta – Pratyahara, proto nukreipimas vidun ir jo sulaikymas nuo ėjimo išorėn, dalyko 
apmąstymas bandant suprasti jį. 

Šešta – Dharana, susikoncentravimas ties vienu objektu. 
Septinta – Dhyana, meditacija. 
Aštunta – Samadhi, nušvitimas, visų mūsų pastangų tikslas“105.  

 

 
102 Митрополит Сурожский Антоний. Труды. Москва: Практика, 2002. С. 281.  
103 Tauler J. Sermon for Septuagesima Sunday. Cit. Iš Unhill E. Mysticism: A Study in the Nature and  Developement of 
Man,s Spiritual Conciousness. P. 85. 
104 Классическая йога: йога-сутра Патанджали и Вьяса-бхашья. Москва: Наука, 1992. С. 87, 88.  
105 Swami Vivekananda. Meditation and its Methods. Edited by Swami Chetananda. Vedanta Press, Hollywood, 
California, 1974. P. 75-76). 



 42 

Kai kurie krikščionių mistikai, tarkim, mokytojas Ekhartas, Jan van Ruysbroeck, šventoji Jėzaus 
Teresė, šventas Kryžiaus Jonas išskiria septynis dvasinio tobulėjimo etapus. Kaip pavyzdį 
pateikiame Ruysbroecko išdėstytus dvasinės meilės etapus, arba žingsnius: 
 1.   Susitaikymas su Dievo valia. 
 2.   Savanoriškas neturtas. 

3. Kūno ir sielos švara. 
4. Nuolankumas ir jo keturios dukterys – dorybės, lyg pavasaris su keturiais upeliais: 

paklusnumas, romumas, kantrybė, savęs atsižadėjimas. 
5. Aukščiausia iš visų dorybių, kova už Dievo garbę vidiniame gyvenime. 
6. Pirmoji kontempliatyvaus gyvenimo pakopa - vienybė su šv. Trejybe. 

7.Antroji kontempliatyvaus gyvenimo pakopa – išnykimas Dievo esmėje106. 
      

Islamiškame misticizme sufizme kalbama apie du mistinio kelio aspektus – „būsenas“ ir „būvas“. 
Kaip rašo Algis Uždavinys, „būsena yra Dievo siunčiamas laikinas įkvėpimas, emocija, gera 
nuotaika (iš kur ji beateitų, privalu pasakyti, kad ją siunčia Dievas, tiesioginis visų malonių 
kuratorius ir skirstytojas). Tuo tarpu būva pasiekiama savo pastangomis (nors vėl gi ne be 
Aukščiausiojo valios) ir ji yra pastovi. Tai laiptas, ant kurio užlipama ir kuris tada yra tapatus tam, 
kuris ‚stovi“107. Skirtingos mokyklos išskiria skirtingą būsenų ir būvų skaičių. Taip Abu Nasras al-
Saradžas išvardija septynias būvas: atgaila, susilaikymas, asketizmas, neturtas, kantrybė, 
pasitikėjimas, užtektinumas108. 
 
Uolumas savęs tobulinimo kelyje ne visada baigiasi sėkme, neretai atsitinka priešingai. Kaip rašo  
Gudaitė, „paradoksalu, bet asmuo prada keistis tada, kai priima save tokį, koks jis yra, o ne tada, kai 
stengiasi kažkuo tapti“109. Mūsų manymu, šį paradoksą galima paaiškinti taip. Žmogaus psichika – 
pasąmonės apsuptyje esantis ego. Stengimasis kažkuo tapti dažniausiai reiškiasi kaip sąmoningos 
pastangos formuoti savo ego pagal paties žmogaus sukurtus arba visuomenėje vyraujančius 
kriterijus, neatsižvelgiant į pasąmonės  intencijas. Tokiu atveju praktiškai visa tobulumo siekiančio 
žmogaus energija eikvojama neutralizuoti pasąmonės spaudimą  ar kurti utopines psichikos 
konfigūracijas, ir jos visai nelieka realiems pokyčiams. „Priimti save tokį, koks esi“ , vadinasi, 
sukurti daugiau mažiau realų psichikos žemėlapį, kuriame būtų atsižvelgiama ir į sąmoningas, ir iš 
pasąmonės kylančias jėgas. Vien to neretai pakanka tam, kad žmogus pradėtų dvasiškai tobulėti: 
anksčiau psichikos struktūros perkeitimui eikvota energija pradeda tekėti naturaliai, ieškodama 
paprasčiausių ir veiksmingiausių ego integravimosi į savastį kelių.  
 
Kai kuriuos mistiniu keliu žengiančio žmogaus išgyvenimus ir potyrius iliustruosime  fragmentais 
iš garsaus arabų filosofo ir mistiko Al Ghazali autobiografijos: 
„Sufijų mokymas siekia išvaduoti sielą nuo visko, kas ne Dievas, ir visą jo gyvenimą paversti tik 
mąstymu apie Dievą. Teorija pasirodė man lengvesnė, negu praktika, ir aš pradėjau jų doktrinos 
studijas nuo knygų skaitymo... Ir tai tęsėsi tol, kol nesuvokiau visko, ką galima suvokti studijuojant. 
Po to aš supratau, kad jų metodo esmė neprieinama studijoms ir ją galima suvokti tik ekstaze, 
visiškai pakeitus sielos savybes. Ir koks iš tiesų didelis skirtumas tarp mokėjimo apibūdinti sveikatą 
ir sotumą ir pačiam patirti šias būsenas! Ir koks skirtumas tarp girtumo būsenos  ypatybių žinojimo 
ir girtumo išgyvenimo, nes pastarasis nežino nei savo būklės apibūdinimo, nei to, kuo ji įdomi 
mokslui, ir dažnai tuo metu iš vis nieko nežino; tuo tarpu gydytojas, pats nepatirdamas nieko 
panašaus, žino, ir kas tai yra girtumas, ir kokia priežastis jį sukelia. Tokia pat bedugnė tvyro ir tarp 
susilaikymo, jo esmės, priežasčių ir sąlygų, ir asmeniško susilaikymo išgyvenimo, tai yra sielos, 

 
106 The Seven Steps of the Lodder of Spiritual Love by the blessed Jan von Ruysbroeok. Lacre press, 1943 
107 Uždavinys A. Sufizmas islamo civilizacijoje.Kaunas: Atviros visuomenės studijų asociacija, 2007. P.  258. 
108 Ten pat. P. 259. 
109 Gudaitė G. Asmenybės transformacija sapnuose, pasakose, mituose. Vilnius: Tyto alba, 2001. P.271. 



 43 

atsiplėšusios nuo pasaulio, būsena. Man pasidarė aišku, kad sufijai – žmonės, turintis tam tikrą 
vidinę patirtį, o ne tik žodžius. Aš supratau, kad įsisavinau jų mokyme viską, ką galima įsisavinti 
mokymusi, o tai, kas liko neįsisavinta, negali būti suvokta kitaip kaip tik ekstaze ir doru gyvenimu. 
Pamąstęs apie save, pamačiau, kad esu supančiotas daugybe pančių; iš visų pusių mane supo 
pagundos. Aš pašvenčiau save tiesos pažinimui, tačiau ir tame nebuvau švarus prieš Dievą, nes 
mano pastangų tikslas buvo išgarsėti. (Toliau pasakojama apie šešis dvejonių mėnesius, kurių metu 
jis neturėjo jėgų atsisakyti nuo gyvenimo Bagdade, kol galų gale nesusirgo kalbos paralyžiumi). 
Tada, jausdamas savo silpnumą, aš visiškai atsidaviau Dievui, kaip žmogus, patekęs į tokią 
situaciją, iš kurios nėra kitos išeities. Ir jis išgelbėjo mane, kaip išgelbsti kiekvieną, kas nelaimėje jo 
šaukiasi. 
Ir po to mano širdžiai jau nebuvo sunku atsisakyti šlovės, turtų, savo vaikų. – Aš palikau Bagdadą ir 
palikęs sau tik tiek nuosavybės, kiek reikėjo egzistavimui, visą kitą išdalinau vargšams. Iš čia aš 
išvažiavau į Siriją, kurioje praleidau apie dvejus metus, be jokio užsiėmimo, gyvendamas 
vienatvėje, kovodamas su aistromis, praktikuodamas sielos apsivalymą, tobulindamas savo 
charakterį, ruošdamas širdį apmąstymams apie Dievą, vykdydamas viską, ką rekomenduoja sufijų 
mokymas. 
Per šituos metus manyje sustiprėjo noras gyventi vienatvėje ir, išvalius širdį, paruošti ją Dievo 
stebėjimui. Bet likimo vingiai, šeimos reikalai, būtinumas gauti lėšų tolesniam egzistavimui 
sugriovė mano gyvenimo vienatvėje planus. Aš nepasiekiau dar pilnos ekstazės, jei neskaityti keleto 
atskirų valandų; nepaisant to, aš nepraradau vilties ją kada nors pasiekti. Ir jei aplinkybės leisdavo 
man patirti ekstazę, aš visados būdavau laimingas, ją patirdamas. Tai truko dešimt metų. Mano 
vienatvėje aš suvokiau kažką tokio, ko neimanoma išreikšti jokiais žmonių žodžiais. Taip aš 
įsitikinau, kad sufijai eina Dievo keliu. Ir savo veiksmais, ir neveikimu, ir vidiniu, ir išoriniu jie 
persmelkti iš pranašiško šaltinio sklindančia šviesa. Tam, kad taptum sufijumi reikia išvalyti širdį 
nuo visko, išskyrus Dievą. Stebėtojiško gyvenimo esmė – nuolankumas ir karšta malda, o taip pat 
mintys apie Dievą, kurioms širdis turi atsiduoti iki galo. Bet tai tik pirmas sufijaus žingsnis, 
galutinis jo tikslas – visiška ramybė Dievuje. Stebėjimas ir viskas, kas pradžioje išgyvenama, – tik 
laipteliai artėjant prie šios būsenos. Apreiškimai, kuriuos patiria sufijai, tokie ryškūs, kad jie mato 
angelus ir pranašų sielas, girdi jų balsus, patiria jų malonę. Kartais jie pakyla dar aukščiau, tenai, 
kur nėra vietos nei formoms, nei vaizdams, apie ką negalima žodžiais papasakoti, kad neįpultum į 
sunkią nuodėmę. Tiems, kas to nepatyrė, pranašiška būsena apsiriboja žodžiais. Jo esmę galima 
suvokti tik asmeniniu patyrimu ir, kaip pasakoja sufijai, tokiu suvokimu apdovanotas žmogus 
nusigręžia nuo dalykų, pažįstamų protu; žmonės gi, neturintys tokio suvokimo, nusigręžia nuo 
dalykų, kurių pažinimui reikalinga pranašiška būsena. Aklasis, pirmą kartą išgirdęs apie spalvas ir 
formas, nesupras, apie ką kalbama, ir neišmoks jų skirti, nors jam ir atrodytų, jog jis kažką suprato 
iš pasakojimų. Tačiau Dievas davė žmonėms pranašiškos būsenos supratimą, pagrindiniais bruožais 
primenančią ją sapno būseną. Jei kas nors niekada nesapnuojančiam žmogui pasakytų, kad yra 
žmonės, kurie kartais panašūs į mirusius, tačiau, nepaisant to, kad regėjimas, klausa ir kitos jo juslės 
nefunkcionuoja, jis girdi ir mato net tai, ko pastarasis nepatiria net būdraudamas – jis suabejotų, ar 
tai įmanoma. Nepaisant to, tikrovė jo abejones paneigia. Panašiai kaip protas yra akis, atsiverianti 
tam, kad pažintų dalykus, neprieinamus juslėms, taip ir pranašiška akis nutvieksta šviesos, kurios 
dėka ji mato kas paslėpta nuo proto akies. Ir taip pagrindinius pranašiškos būsenos bruožus tie, kas 
jų neišgyveno, gali suvokti tik labai apytikriai, pagal jo panašumą su sapno būsena. Todėl kad 
pranašas turi ir tokių savybių, kurių nė viena tau nepažįstama ir dėl to visos tau nesuvokiamos. Ir 
kaip gi tu galėtum suvokti tikrą pranašystės prigimtį, jei tu nežinai nė vieno jos bruožo? O tas 
būdas, kuriuo jį suvokia sufijai, panašus į betarpišką prisilietimą, taip tarsi mes prisiliestume prie 
mūsų pažinimo objekto ranka“110. 
 

 
110James W.  The Varieties of Religious Experience: A Study in Human Nature, p. 402-403. 



 44 

Kaip matome, tarp mistinių kelių yra nemažai skirtumų. Jei Janas van Ruysbroeckas susitaikymą su 
Dievo valia laiko pirmu žingsniu kelyje į Dievą,  sufizme absoliutus pasitikėjimas Dievu  yra 
septintasis sustojimas. Jogoje didelis dėmesys skiriamas meditacijai, krikščionybėje meilei, sufizme  
visiškam ištirpimui dieviškume (fana) ir pastoviam gyvenimui Dievuje (baqa). Įvairios mokyklos 
skirtingai apibūdina mistinio kelio pabaigą: nirvana, pranašiška būsena, „išnykimas Dievo esmėje“. 
Nepaisant to, neturime pagrindo abejoti, jog eidami bet kuriuo iš šių kelių mistikai pasiekia savo 
tikslą. Tai leidžia teigti, kad etapai ir jų seka mistiniame patyrime vaidina antraeilį vaidmenį. 
Žengimas mistiniu keliu labiau primena meninės kūrybos procesą, o ne geografinę ekspediciją, šioje 
kūryboje vieni naudojasi kitų atrastais metodais, kiti kuria patys.  
Ateityje mistikos reikšmė religijose turėtų tik didėti. Kaip rašo žinomas dvidešimto amžiaus telogas 
Karlas Rahneris, „ateities tikintysis turės būti ,mistikas’, tai yra tas, kuris kažką ,patyrė’, kitaip jo 
visiškai nebus“111. 
 
Dvasinė žmogaus evoliucija neretai lyginama su kilimu į kalną. Vienas pagrindinių  švento 
Kryžiaus Jono darbų vadinasi „Kilimas į Karmelio kalną“. Kuo į aukštesnę dvasinę pakopą pakyla 
žmogus, tuo platesni horizontai jam atsiveria. Medicinoje gerai žinoma terapinė fizinės erdvės 
funkcija. Sergantiems įvairiomis neurozės formomis individams gydytojai neretai rekomenduoja 
išvažiuoti prie jūros, į kalnus, kartais – į dykumą. Seniai pastebėta, kad atsiverianti žvilgsniui fizinė 
erdvė raminamai veikia žmogaus nervus. Tai tinka ir dvasinei erdvei patirti. Fizinė erdvė ramina 
nervus, dvasinė gydo sielą.  Dvasinės erdvės praplėtimas – būtina psichinės sveikatos sąlyga. Jei 
žmogus apsiriboja tik biologinių ar socialinių poreikių tenkinimu – geria, valgo, dauginasi, stengiasi 
turėti gražesnį ir patogesnį būstą, gerai dirba, siekia pripažinimo – anksčiau ar vėliau jis prieina 
ribą, jo psichinė energija, cirkuliuodama vis tuose pačiuose plotuose, pradeda drumztis ir sekti. 
Tam, kad atrastume gyvenimo skonį, reikia praplėsti dvasinį horizontą, už laikinų daiktų ir reiškinių 
įžvelgti amžinybės blyksnius. Pagrindinis dvasinės erdvės praplėtimo būdas – religija. Todėl religija 
nėra viena iš galimų dvasinio gyvenimo formų. Jos reikalingumas glūdi pačioje psichikos 
prigimtyje. Kaip rašo Jungas, „religinis aktyvumas – aukščiausia dvasingumo forma, tai giliausios ir 
natūraliausios psichikos funkcijos išraiška“112.  
 
Išvados 
 
Dvasinė žmogaus evoliucija – ego užsipildymas vis naujais turiniais. Žmogus kaip biologinė būtybė 
gali visą gyvenimą tenkinti tik biologinius poreikius, individo kaip socialinės būtybės gyvenime 
pagrindinį vaidmenį vaidina tarpasmeninės vertybės, žmogus kaip transcendentinė būtybė siekia 
transcendentinių vertybių – gėrio, grožio, tiesos. Psichoterapinė religijos funkcija reiškiasi 
pirmiausia tuo, kad ji suformuoja aukščiausius ir žmogaus, ir visuomenės vystymosi tikslus ir 
pateikia jų realizavimo priemones. Todėl religijos vaidmuo žmogaus gyvenime priklauso tik nuo jo 
išsivystymo. Žmogui-žuviai religija nereikalinga. Žmogui – Dievo kūriniui – religija būtina ne tik 
kaip visaverčio, bet paprasčiausiai normalaus gyvenimo sąlyga.  
  
Kai kurių žmonių ego yra gerai integruotas į vieną socialinėje terpėje vyraujančių ar bent jau 
egzistuojančių kolektyvinių kompleksų, todėl jie nepatiria psichinio diskomforto. Diskomfortas 
visada yra konfliktas tarp ego ir kokių nors iš pasąmonės išplaukiančių jėgų. Bene dažniausia  
priežastis – psichinė trauma. Dalį traumų galima paaiškinti tam tikrais biografijos faktais, kai kurių  
priežastys glūdi šeimos, socialinės grupės ar tautos istorijoje. Antru atveju, konflikto priežastis – 
tam tikrų socialinių ar moralinių tabu pažeidimas. Bet kuriuo atveju pirmiausiai būtina išvilkti iš 
pasąmonės veiklą trikdančias jėgas ir jas integruoti į sąmonę. Kartais psichinio diskomforto 
pavyksta išvengti savistabos ir savęs analizės būdu, tačiau dažniausiai to neužtenka – būtina šiuos 

 
111 Rahner K. Schriften zur Theologie. Bd. VII. Einsiedeln, 1966. S. 22. 
112 Jung C.G. Contributions to Analytical Psychology. London: Methuen and Com., 1967. P. 200. 



 45 

trikdžius objektyvuoti, pateikti juos vertinti kitiems. Pagrindinė tokio objektyvavimo priemonė – 
išpažintis. Išpažintis pralaužia ego sieną ir suteikia galimybę išsiveržti ten susikaupusiai ar 
besikaupiančiai neigiamai sąmonės darbą trikdančiai energijai. Todėl išpažintis vaidino ir 
tebevaidina svarbų vaidmenį religijoje. Visuomenei sekuliarizuojantis, terapinė išpažinties funkcija 
perima psichoterapinės mokyklos patirtis, todėl galima teigti, kad psichoterapija – sekuliarizuota 
religijos forma.  
 
Nereti atvejai, kai tik pralaužti ego sieną neužtenka – būtina jį „nuglūdinti“, įrašyti į socialiai 
reikšmingą kontekstą. Tam taikomi įvairūs grupinės terapijos metodai. Religijoje grupinės terapinės 
vaidmenį atlieka apeigos. Terapinė religinių apeigų funkcija pasireiškia tuo, kad apeigos apvalo 
pasąmonę, išskiria ir įtvirtina pagrindinius dvasinės raidos etapus, sukuria socialinės bei ontologinės 
integracijos modelius.   
 
Pagrindinis ontologinės integracijos tikslas – ego prisilietimas, bendravimas, ištirpimas amžinybėje. 
Priklausomai nuo istorinio kultūrinio konteksto, amžinybė atsiskleidžia žmogui įvairiais aspektais. 
Konkrečius ego kelionės link aukščiausių kokioje nors visuomenėje vertybių variantus pateikia 
įvairios mistikos kryptys. Mistika nėra privaloma kiekvieno žmogaus dvasinės raidos pakopa, bet 
jos egzistavimas – būtina visuomenės dvasinės sveikatos sąlyga.  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
  
 
 
 



 46 

Penktas skyrius. Atsakomybės filosofija: moralinė religijos funkcija 
 
Aiškinant religijos ir moralės santykį galima išskirti dvi priešingas pažiūras. Vienos šalininkai 
mano, kad religija – neatsiejama moralės dalis, kitos – religija ir moralė praktiškai nesusietos. Taip 
Dostojevskis Darbo sąsiuviniuose rašo: „Bet kokia moralė kyla iš religijos, arba religija yra tiktai 
moralės formulė“113.  
 
Antra vertus, netgi kasdieniniame gyvenime kiekvienas gali surasti pavyzdžių, kai nereligingi 
žmonės tokie pat moralūs, kaip religingi, ar net moralesni už pastaruosius.  Kokį vaidmenį žmonių 
moralei vaidina ir gali vaidinti religija? Tai – pagrindinė skyriuje sprendžiama problema.  
 
Archetipinės psichologijos požiūriu moralės vaidmuo žmonių gyvenime pirmiausia priklauso nuo jų 
psichikos struktūros, konkrečiai – santykių tarp pasąmonės ir ego. Sąlyginai galima išskirti du  
pagrindinius ego tipus. Pirmą pavadinkime monolitiniu, antrą – suskaldytu. Monolitinis ego visiškai 
pajungtas kokiam nors kolektyviniam kompleksui, ir jo turėtojas nepatiria jokių dvasinių abejonių: 
jis visą laiką mąsto, jaučia, daro tik tai, ko iš jo reikalauja jo socialinis vaidmuo. Pavyzdžiui, 
komunistas gali būti visas persismelkęs komunizmo idėjomis, neabejoti nė viena dogma ir aršiai 
kovoti su bet kokias bandymais pasikėsinti į jo dvasinį vientisumą. Rusų poetas Nikolajus 
Tichonovas apie tokio tipo žmones rašė: „Vinis reik daryt iš tokių žmonių – nebūtų pasauly vinių 
tvirtesnių“114.  
Monolitinis ego – palaima jų turėtojams ir pasibaisėjimas aplinkiniams – palyginti retai 
pasitaikantis reiškinys. Daugumai netgi labai siekiančių apsiriboti kokia nors ideologija žmonių 
anksčiau ar vėliau kyla tam tikros abejonės, į jų psichiką pradeda veržtis ar bent jau skverbtis 
„svetimkūniai“ – kiti dvasiniai deriniai. Paprastą ir vaizdingą tokios situacijos aprašymą aptinkame 
Vytauto Rimkevičiaus pjesėje „Vandens lelija“. Pjesės herojus – visa siela pritariantis marksizmo 
idėjoms komjaunuolis. Pagal marksistinį mokymą, visuomenė susideda iš dviejų antagonistinių 
klasių: išnaudotojų ir išnaudojamųjų. Ši atrodytų nepriekaištinga schema pradeda svyruoti, vos 
susidūrusi su gyvenimu, konkrečiai – jo klasėje besimokančia buožės dukra – „mergaite geltonomis 
kasomis”. Šio pjesės herojaus  pasichika jau ne vientisa – į ją braunasi svetimos, netgi priešiškos jo 
sąmoningam ego mintys, norai, jausmai. Iš tokio žmogaus vinies jau nenukalsi.  
 
Pagrindinis suskaldyto ego požymis – moralinis konfliktas. Psichologine prasme moralinis 
konfliktas visada reiškiasi kaip prieštara tarp sąmonės ir pasąmonės. Sąmoningai žmogus stengiasi 
paisyti vienų moralinių nuostatų, bet pasąmonė šioms nuostatoms priešinasi ar siūlo alternatyvą. 
Todėl būtina moralinio konflikto sąlyga – atvirumas pasąmonei. Uždaros pasąmonės žmonės 
palaiko jau egzistuojančių kompleksų stabilumą, atviri – jų kaitą. Įvairių ego užpildančių turinių 
kaitą galima interpretuoti kaip moralinį dvasinį individo augimą ar, atvirkščiai, nuopuolį.  
Jungas dvasinį augimą apibūdina „individuacijos” sąvoka: „Individuacija reiškia tapimą vientisa 
visaverte būtybe, ir kadangi ,individualumas’ slepia savyje mūsų giliausią, tobuliausią ir su niekuo 
nepalyginamą unikalumą, individuacija dar išreiškia ir mūsų pačių savasties laukimą. Tokiu būdu 
mes galėtume interpretuoti individuaciją kaip ,kelią į asmenybę’, arba savęs realizaciją“115. Šiame 
skyriuje nagrinėjamas moralinis individuacijos proceso aspektas. Moralinė evoliucija jame 
suvokiama kaip pasąmonės turinių kaita, perėjimas nuo vienos moralės formos prie kitos.  
Konkrečiai jame išskiriamos ir nuodugniau nagrinėjamos aštuonios moralės formos. Keturios jų 
būdingos pasaulietiškai, keturios – tik religinei moralei. Pagrindinę skyriuje grindžiamą idėją 
trumpai galima suformuluoti taip. Moralės vaidmuo konkrečių žmonių gyvenime priklauso ir nuo 

 
113 Dostojevskis F. Mintys. Kaunas: Vada, 2000. P. 100. 
114 Тихонов Н, С. Баллада о гвоздях.  http://www.litera.ru/stixiya/authors/tixonov/spokojno-trubku-dokuril.html.  
Žiūrėta 2010.06. 18 d.  
115 Jung C. G. Two Essays on Analytical Psychology. CW, vol.7. P. 171. 



 47 

socialinės aplinkos,  ir nuo istoriškai bei kultūriškai determinuotų pasąmonės struktūrų. Uždaros 
pasąmonės žmones orientuojasi į juos supančioje socialinėje terpėje vyraujančias moralės normas, 
atviros – ir į tam tikras iš pasąmonės kylančias jėgas. Kurioje nors dvasinės evoliucijos pakopoje 
žmogaus moralė neišvengiamai tampa religine. 
 
Pasaulietiškos moralės bruožai 
 
Žemiausioje dvasinės raidos pakopoje žmogus vadovaujasi tais pačiais principais, kaip ir gyvulys ar 
žvėris. Jų lozungas – viskas leista. Anot Nietzsche’s herojaus, „nėra juk nieko tikra, viskas 
leista“116.  Pagrindinė tokių žmonių savivalei iškylanti grėsmė – kitų žmonių siekiai. Paprasčiausias 
konfliktų sprendimo būdas – jėga. Klasikinis tokios nuostatos pavyzdys – vieno  Platono Valstybės 
herojų pozicija: „teisingumas yra tai, kas naudinga stipresniajam“117. Akivaizdu, kad tokiai 
teisingumo sampratai pritartų visi gyvuliai: vieni – stipresni – didžiuotųsi, kiti – silpnesni –  
apgailestautų. Iš jėgos pozicijų santykius sprendžia ir biologinėje evoliucijos pakopoje esantys 
žmonės. 
 
Dvasiškai labiau subrendę žmonės vadovaujasi ne tik jėga, bet ir įstatymais. Jiems moralė sutampa 
su teise. Platono Valstybėje ši pozicija formuluojama taip: „Kiekviena prigimtis siekia naudos sau ir 
laiko ją gėriu, ir tik įstatymas jėga priverčia gerbti lygybę“118. Kasdieniame gyvenime tokie žmonės 
vadovaujasi principu „leidžiama viskas, kas nedraudžiama“. 
 
Trečiam nereliginės moralės tipui priklauso racionalios moralės atstovai. Vienu  pagrindiniu šios 
moralės atstovu pelnytai vadinamas Sokratas. Viena fraze jo moralinį mokymą galima išreikšti taip: 
Elkis, kaip tau liepia protas. Belieka tik stebėtis, kaip Sokratas sugebėdavo proto pagalba 
išnarplioti,   atrodytų, neprotingiausias situacijas.  
 
Jausminio tipo žmonės santykius su kitais grindžia užuojauta, gailestingumu, meile. Atviri 
pasąmonei intuityvaus tipo žmonės vadovaujasi  vidiniu balsu, nuojauta, sąžine. Tai ketvirtas, 
aukščiausias, pasaulietinės moralės tipas. Kaip rašė Henry Thoreau, „jei klausaisi vos girdimo, bet 
pastovaus savo sielos balso, kuris niekuomet neklysta, niekada nežinai, į kokius kraštutinumus, o 
gal net beprotybę jis gali tavę nuvesti; tačiau kaip tik šis kelias ir yra tikrasis kelias, kuriuo tu turi 
eiti, sukaupęs ryžtą ir pasitikėjimą“119.  
 
Bent jau kai kurių žmonių gyvenime svarbi pareiga. Pareiga – viena iš mįslingiausių žmogaus 
savybių. Viena vertus, ją galima pagrįsti protu, todėl ja gali vadovautis ir racionalaus tipo 
asmenybės. Kita vertus, ji reiškiasi kaip tam tikras jausmas, kaip iš pasąmonės kylanti jėga, todėl ja 
gali vadovautis ir jausminio tipo asmenybės. Kaip rašė Kantas, „Pareiga! Tu prakilnus, didis žodi, 
tavyje nėra nieko patrauklaus, kas žmonėms įsiteiktų, tu reikalauji paklusti ...kas gi yra tavasis tavęs 
vertas šaltinis ir kur glūdi šaknys tavo taurios kilmės, išdidžiai neigiančios bet kokią giminystę su 
polinkiais, ir iš kokios šaknies išauga būtina sąlyga tos vertės, kurią tik žmonės gali sau 
suteikti?“120.  
 
Visos pasaulietinės moralės koncepcijos žmogų traktuoja kaip sąlyginai autonomišką reiškinį, o 
moralę – kaip specifinę jo veiklos rūšį. Pagrindinis skiriamasis religinės moralės bruožas yra tai, jog 

 
116 Cit. Iš Nigg W.  Friedrich Nietzsche: regėtojas, pranašas, šventasis. P. 262. 
117 Platonas. Valstybė. Vilnius: Mintis, 1981. P. 38. 
118 Ten pat. P. 64.  
119 Toro H. Voldenas, arba gyvenimas miške. Vilnius: Vaga, 1985. P. 155. 
120 Kantas I. Praktinio proto kritika. Vilnius: Mintis, 1987. P.106.  



 48 

ji žmogų įkomponuoja į būties struktūrą, padaro atsakingą ne tik už savo ar artimųjų, bet viso 
pasaulio likimą.  
 
Chaosas ar harmonija? Pagrindinės religinės moralės prielaidos 
 
Dvasinis žmogaus tobulėjimas – nuolatinis žengimas nuo chaoso harmonijos link. Skurdus ir 
nenuspėjamas primityvaus individo pasaulis, tobulas žmogus gėrį ir grožį mato visur. Tam tikroje 
dvasinės evoliucijos pakopoje graikai puošnaus, apeigų metu dėvimo drabužio pavadinimą – 
kosmos – pradėjo taikyti visam regimam pasauliui apibūdinti. Taip jie išreiškė požiūrį, kad 
regimasis pasaulis – ne atsitiktinių, tarp savęs nesusietų ar mažai susietų įvykių ir reiškinių visuma, 
o kažkas puošnaus, gražaus, didinga. Panašios idėjos susiformavo ir Kinijoje. Dar II a. pr. m. e.  
pasirodžiusiame kūrinyje Huai-nan Thu  skaitome: „Gamtoje viskas paprastai ir natūraliai 
persmelkta gėrio bei tvarkos, kiekvienas daiktas ramiame džiugesy, nesipuikuodamas įgyja 
harmoniją. Daiktų ir reiškinių skirtingumus lemia jų prigimtis.  Protinga tvarka pasireiškia ir rudens 
voratinklio siūle, ir viso didžiulio kosmoso vientisume”121.   
Ypatinga pasaulio harmonizavimo forma – mokslas. Dažniausiai minima ir išskiriama pažintinė jo 
funkcija. Pažinimas galimas tik tuo atveju, jei objektai ir reiškiniai  išdėstyti ne chaotiškai, 
atsitiktinai, o paklūsta tam tikriems dėsningumams. Dėsniai  visada remiasi priežasties—pasekmės 
ryšiais. Todėl, anot Aristotelio, mokslas – tai priežasčių pažinimas. Pažindamas priežastis, mokslas 
daro tvarką pasaulyje ir  harmonizuoja anksčiau chaotiškomis laikytas sritis. 
 
Viena sunkiausiai pažįstamų sričių – žmogaus psichika. Gana lengva kurti hipotezes apie planetų 
judėjimą, kadangi josos vienodais intervalais brėžia danguje tas pačias trajektorijas, bet kaip tirti 
psichines būsenas, kurios nuolat kinta ir praktiškai niekada nebūna tokios pačios? Ir vis dėlto norint 
pažinti psichinius reiškinius, nėra kitos išeities, kaip ieškoti priežasčių ir dėsningumų. Priežasties ir 
pasekmės santykiai – pagrindinė mokslo prielaida ir sąlyga. Jei pripažįstame, kad kažkokioje 
tikrovės srityje natūrali ir vienintelė egzistavimo forma yra chaosas, tiesiog išbraukiame šią sritį iš 
mokslinio pažinimo sferos. Todėl Freudas dar XX a. pradžioje teigė, kad „psichikos srityje vyrauja 
griežčiausias, jokių išimčių nepripažįstantis determinizmas“122. 
Pripažinus psichinių reiškinių determinuotumą, atsiveria dvi santykio tarp psichinio ir vadinamojo 
materialiojo pasaulio galimybės. Pagal vieną jų, psichinis ir fizinis pasauliai – skirtingos 
egzistencijos bei pažinimo sritys, todėl vienoje veikiantys dėsningumai netaikytini kitai. Ši pažiūra 
turėjo ir tebeturi šalininkų, tačiau tiek Rytų, tiek Vakarų filosofijoje bei moksle vyravo ir 
tebevyrauja monistinės teorijos, teigiančios šių pasaulių panašumą ar net vienybę. Monizmas taip 
pat yra dviejų pagrindinių rūšių – materialistinis ir idealistinis. 
Materialistinis monizmas pripažįsta materialiojo pasaulio prioritetą prieš dvasinį.  Ši pozicija bene 
geriausiai išreikšta  Karlo Marxo fraze būtis lemia sąmonę. Moksline metodologine prasme tai 
reiškė, kad psichinio gyvenimo būsenų ir transformacijų priežasčių stengiamasi ieškoti išoriniame 
pasaulyje, gyvenimo sąlygose, aplinkoje. Žmogus suvokiamas kaip gamtos, geriausiu atveju – kaip 
visuomenės dalis. Ypatinga šio tipo mokslininkų susidomėjimo sritis – smegenys. Kadangi kai 
kurios psichinės būsenos priklauso nuo smegenų, psichinio gyvenimo paslapčių ieškoma smegenų 
struktūroje ir funkcionavimo ypatybėse. Nemenkinant šių tyrinėjimų reikšmės, norėtųsi priminti dar 
beveik prieš keturis šimtus metų Gotfriedo Wilhelmo Leibnitzo išdėstytus samprotavimus: „Jei, 
tarkime, yra mašina, kurios sandara įgalina ją mąstyti, justi, suvokti, bus galima ją įsivaizduoti tiek 
padidintą, išlaikant visus santykius, jog į ją bus galima įeiti kaip į malūną. Padarę tokią prielaidą, 
apžiūrinėdami vidų, rastume tiktai dalis, stumdančias viena kitą, ir niekada nerastume ničnieko, kuo 

 
121 Žr. Померанцева Л. Е.  Поздние даосы о природе, обществе и искусстве. Москва: МГУ, 1979. C. 110. 
122 Фрейд З. О психоанализе. Пять лекций, Хрестоматия по истории психологии. C. 182. 



 49 

būtų galima paaiškinti suvokimą“123. Juo labiau nerastume joje ničnieko, kuo būtų galima paaiškinti 
religiją ar moralę. 
Kitas santykio tarp materialiojo ir idealaus variantas – būtį lemia tam tikra dvasinė jėga. Ši jėga 
filosofijoje įvardijama įvairiai: Absoliuti Dvasia, Amžinasis Protas, kūrybinė galia. Dauguma 
pasaulio religijų šią jėgą vadina Dievu. 
„Tėve mūsų, kurs esi danguje“, – meldžiasi kasdien tūkstančiai krikščionių. Natūrali ir beveik 
visuotinai pripažinta Dievo buveinė – dangus. Dangus yra žymiai didesnio darinio, dažniausiai 
įvardijamo kaip anapusinis pasaulis, dalis. Todėl bandydami dar labiau praplėsti pažinimo sritį, 
neišvengiamai susiduriame su vadinamuoju anapusiniu pasauliu. Kai kurie žmonės linkę neigti jo 
egzistavimą, o susidūrę su kokiomis nors jo apraiškomis, apsiriboja neutralia fraze, jog mokslas kol 
kas negali to paaiškinti. Tačiau dėl to, kad kažkas kažko paaiškinti negali, vadinamieji 
nepaaiškinami dalykai nenustoja egzistavę, dirginę ir jaudinę žmonių protų, veikę, o neretai ir lėmę 
jų gyvenimus. Ir tada iškyla dilema: arba mes  atsisakome šių reiškinių pažinimo ir užveriame sau 
ištisą realybės sritį, ar pripažįstame, jog priežasties ir pasekmės santykiai, sudarantys bet kokio 
pažinimo esmę, būdingi ir anapusiniam pasauliui. 
 
Esminis religinės pasaulėžūros bruožas –  ji paskleidžia determinizmo principą ir materijai, ir 
psichikai, ir regimam, ir neregimam pasauliui. Religijai būdinga tai, ką galima pavadinti totaliniu 
determinizmu. Jo esmė,– gamta, visuomenė, psichika, materialusis ir anapusinis pasauliai 
traktuojami kaip milžiniška, kupina paslapčių, bet iš esmės atvira pažinimui vienovė, kurioje niekas 
nevyksta atsitiktinai, viskas yra susipynę, susimaišę ir paklūsta bemaž tiems patiems dėsniams. 
Religija –  išbaigčiausia determinizmo teorija, galutinė harmonijos pergalė prieš chaosą. 
 
Dievo valia ar moralinis dėsnis? 
 
Pagrindinė žmogaus priedermė pasaulio harmonijos atžvilgiu – jos nesuardyti. Bet kokia žmogaus 
veikla gali padaryti žalą jį supančiam pasauliui, todėl, pasak kai kurių mąstytojų, geriausia veiklos 
forma – neveikimas, arba atsidavimas natūraliai įvykių tėkmei. Bene išsamiausiai ši pažiūra pagrįsta 
daoizmo. Kai kurios pasaulio religijos pirmenybę natūraliai įvykių eigai pakeičia ar papildo 
atsidavimu Dievo valiai. Religingas žmogus ramiai, galima sakyti, nuolankiai priima likimo 
siunčiamus smūgius, suvokdamas, kad jie – iš esmės gero Dievo plano dalis. Tokios nuostatos 
pavyzdžių apstu visose religijose. Pateiksime tik vieną iš budizmo. 
Jatakuose (pasakojimuose apie ankstesnius Budos įsikūnijimus) yra toks epizodas. Vienam 
brahmano sūnui įkirto kobra ir jis mirė. Kai kūnas imtas deginti, pro šalį ėjęs dievas Šakra  nustebo 
pamatęs, kad nieks iš artimųjų negedi, neliūdi. Paklaustas, kodėl nerauda, jaunuolio tėvas atsakė:  

„Gyvatė keičia odą,  žmogus keičia kūną. 
Kai gyvenimo laikas baigiasi, jis išeina neatsigręždamas. 
Kūnas dega lauže ir negirdi aimanų. 
Tai kam man kankintis? Juk ašarom likimo nepakeisi.“ 

 
Paklausta to paties jaunuolio motina atsakė: 

„Jis atėjo pas mus neklausdamas ir išėjo neatsisveikinęs. 
Gyvenimas ateina ir išeina, argi verta dėl to liūdėti? 
Kūnas dega lauže ir negirdi aimanų. 
Tai kam man kankintis? Juk ašarom likimo nepakeisi.“. 

 
Sesers atsakymas: 

 
123 Leibnicas G. V. Monadologija, Filosofijos istorijos chrestomatija. Renesansas. Antra dalis, Vilnius: Mintis, 1986. P. 
442. 
 



 50 

„Jeigu verksiu, tapsiu negraži, o kokia iš to nauda? 
Giminaičius, draugus ir artimuosius geriau išlydėti abejingai. 
Kūnas dega lauže ir  negirdi aimanų. 
Tai kam man kankintis? Juk ašarom likimo nepakeisi.“ 

 
Panašiai savo elgesį apibūdino ir žmona: 
„Mažas vaikas kartais verkia: man paduokit mėnulį nuo dangaus. 

Kas verkia mirusiųjų, tas pasieks ne daugiau. 
Kūnas dega lauže ir negirdi aimanų. 
Tai kam man kankintis? Juk ašarom likimo nepakeisi.“ 

 
Ir paskutinė kalbėjo tarnaitė: 

„Jeigu sudaužiau  puodą, šukių vėl nesuklijuosi. 
Aimanos negali sugrąžinti gyvybės mirusiems. 
Kūnas dega lauže ir negirdi aimanų. 
Tai kam man kankintis? Juk ašarom likimo nepakeisi.“ 

 
Išklausęs šių atsakymų, Šakra gausiai apdovanojo mirusio jaunuolio giminaičius ir grįžo į dangų124.  
 
Galimi du pagrindiniai Dievo raiškos pasaulyje variantai: arba Jis yra visiškai laisvas, nevaržomas 
jokių nei vidinių, nei išorinių įsipareigojimų, arba Jo veiklai būdingi tam tikri dėsningumai ir 
principai. Pirmas daugiau būdingas religijai, antras – filosofijai. Pagrindinis pirmo varianto 
privalumas  – Dievas gali duoti daugiau, negu iš Jo tikimasi, t. y. apreikšti savo malonę. Pagrindinis 
tokio požiūrio trūkumas – labai susiaurėja Dievo veiklos pažinimo ir aiškinimo galimybės. Priėmus 
šią prielaidą, žmogus niekada negali būti tikras, parodys Dievas malonę ar ne, pasigailės ar 
pasmerks, apdovanos ar nubaus. Todėl daugelis religinių mąstytojų linkę pritarti antram variantui. 
Jo esmė yra ta, kad Dievas pasaulyje veikia per moralinį dėsnį ar moralinius dėsnius.  Panašiai kaip 
ir gamtos, moraliniai dėsniai yra objektyvūs, nekintami, veikia savaime. Žinomas amerikiečių 
poetas, transcendentalizmo filosofijos šalininkas Ralphas Emersonas rašo: „Šie dėsniai realizuoja 
save patys be jokio tarpininkavimo. Jie anapus laiko, anapus erdvės ir nepavaldūs kitimui. Žmogaus 
širdyje yra teisingumas, tuojau pat sukeliantis atpildą. Tuo pačiu darantis gera, išaukštinamas. 
Nuodėmingojo nuopuolis glūdi pačioje jo nuodėmėje. Nusukantis savo veidą nuo neteisumo vien 
tik tuo atsigręžia į teisumą. Žmogus, besiveržiantis į teisingumą, Dievas; dieviškoji malonė, 
nemirtingumas ir didybė atsiranda žmoguje kartu su Teisingumu. Kai jūs veidmainiaujate ir 
meluojate, – meluojate tik sau, kartu toldami nuo savo esmės pažinimo. Visa, paslėpta širdyje, 
anksčiau ar vėliau taps akivaizdu, akmenys apskelbs nuodėmę. Vagystė nepraturtina, aukojimas 
nenuskurdina žmogaus. Mažiausias melo šešėlis – nors tai būtų tik noras sudaryti gerą įspūdį ir 
palenkti individus į savo pusę, suterš jūsų žodžius. Tačiau sakykite tiesą – ir jums atsilieps visas 
pasaulis; žolių šaknys po žemėmis sukils liudyti už jus. Nes visą sukurta vienos Dvasios, kuriai, 
įvairiomis jos apraiškomis, mes duodame Meilės, Tiesos arba Gėrio vardus. Okeanas turi daug 
vardų, atsižvelgiant, kokius krantus jis skalauja. Jeigu žmogus nutolsta nuo šių krantų, jis praranda 
jėgas ir paramą. Jo dvasinė būtis susiaurėja, jam vis mažiau įmanoma bendrauti su Aukščiausiuoju, 
ir  jo nuopuolis baigiasi mirtimi.  
Šių dėsnių suvokimas mūsų širdyje sukelia jausmą, kurį įvardijame religiniu, jis ir veda mus į 
laimės aukštumas. Nuostabi jo galia vilioti ir vadovauti. Šis jausmas mums kalnų oras; jame 
pasaulio jėgų gaivumas. Didingame dangaus ir kalnų keterų grožyje, nebyliame žvaigždžių 
šlovinime pasklidęs neregimas jo buvimas. Jame žmogaus sielos palaima, jis suteikia jai begalybės 
jausmą. Kai žmogus sako: „Tai mano pareiga“; kai meilė užvaldo jį; kai, paklusęs balsui iš 

 
124 Повести о мудрости истинной и мнимой, Москва: Наука, 1981. C. 111–112. 



 51 

aukštybių, jis ieško gerų ir didingų darbų, tuomet jo širdžiai suprantama gili aukščiausiojo pažinimo 
harmonija. Tuomet jis turi jėgų tikėti; ir jo tikėjimas augs ir stiprės. Kuo grynesnės šio jausmo 
apraiškos, tuo jos šventesnės. Jos pasaulyje mums pačios brangiausios, – ir vis dar gaivi mums 
senovės išmintis, kuri labai vertino religingumą.“125 
Kai kurie žmonės visą gyvenimą nugyvena taip ir nesuvokę, jog iš pirmo žvilgsnio chaotiška ir 
nenuosekli jų gyvenimo tėkmė pakluso kokiems nors dėsningumams, dalis apie tai susimąsto, gavę 
eilinį likimo smūgį, o yra ir tokių, kurie, įsitikinę aukštesnės moralinės jėgos egzistavimu ir 
norėdami išvengti klaidų, įdėmiai seka visus savo žodžius ir veiksmus. Pastariesiems priklausė ir  
Strindbergas: „Aptikęs nematomą ranką, rikiuojančią mano pėdas dygiame take, nebesijaučiu 
vienišas ir sergsčiu savo veiksmus bei žodžius itin dėmesingai, nors ne visada sėkmingai. Bet vos 
tik nusidedu, mane sučiumpa nusikaltimo vietoj ir bausmę įvykdo taip kruopščiai ir rafinuotai, kad 
nelieka jokio abejonės – įsikišo pašalinė jėga, baudžianti dėl tobulumo.“126 
 
Jei pagrindinė moralinio dėsnio funkcija – palaikyti tobulą pasaulio tvarką, savaime iškyla 
klausimas: kaip ši funkcija dera su daugeliui akivaizdžiu pasaulio netobulumu? 
Bene skausmingiausia šio netobulumo apraiška—nepelnyta kančia. Daugelis žmonių kenčia 
pelnytai – už savo klaidas, nužengimus, nuodėmes. Tačiau negalima neigti ir to fakto, kad neretai 
kančia, bent jau išoriškai, atrodo nepelnyta ar jos mastas gerokai viršija ją sukėlusią priežastį. 
Nepelnytos kančios problema – viena pagrindinių Jobo knygos problemų. Visiškai fiziškai ir 
morališkai sugniuždytas Jobas sako: 

„Bent dabar supraskite, 
Kad Dievas yra mano prispaudėjas 
Ir aš esu jo tinkle. 
Štai aš rėkiu, kentėdamas prievartą, ir niekas neklauso; 
Aš noriu teisingumo, bet teismo nėra. 
Jis pastatė mano kelyje sieną, kurios aš negaliu apeiti, 
Ir paskleidė tamsą aplink. 
Nuplėšė man garbę 
Ir nuėmė vainiką man nuo galvos. 
Neturėdamas kuo gintis,  aš žūnu, 
Ir kaip iš išrauto medžio jis atėmė iš manęs viltį.“ (Job 19, 6-10) 
 

Pasaulio neteisingumo idėja artina prie ateizmo. Arba Dievas sukūrė šį neteisingą pasaulį; tada Jis 
negeras,  Jo nereikia; arba jis nepakankamai galingas, tada tai ne Dievas. 
Norint išsaugoti tobulo pasaulio ir teisingo Dievo įvaizdį, būtina priimti keletą papildomų prielaidų. 
Kai kurias jų dabar ir panagrinėsime. 
 
Atsakomybės filosofija  
 
Paprasčiausias ir bene dažniausiai religijų pateikiamas atsakymas į teisingumo problemą – tada, kai 
teisingumas neįvykdomas šiame pasaulyje, įvykdomas kitame. Egzistuoja du pagrindiniai gyvenimo 
pratęsimo variantai: arba žmogaus siela po fizinio kūno mirties tęsia egzistavimą kitame kūne, arba 
ji gauna atpildą pati. Abiem atvejais remiamasi ta pačia prielaida: žmogaus gyvenimas nesibaigia 
fizine mirtimi, o pomirtinį sielos likimą lemia šiame gyvenime atlikti veiksmai. Vadinasi, Dievo 
sukurtas pasaulis iš esmės yra teisingas, tik jo horizontai žymiai platesni, negu atrodo prie įprastinės 
dienos šviesos įpratusiai akiai.  
 

 
125 Emerson R, Miscellanies, Boston, 1868. P. 120. 
126 Strinberg A. Pragaras. Juodosios vėliavos. P. 19. 



 52 

Kita religinės moralės pagrindimo kryptis – moralės subjekto praplėtimas. Jo esmė ta, kad žmogus 
atsako ne tik už savo, bet ir kitų padarytas nuodėmes. Pateiksime keletą paprasčiausių pavyzdžių. 
Pasaulyje gerai žinoma prancūzų rašytojo Maurice Druono knygų serija Prakeiktieji karaliai. 
Kiekvienas šios serijos tomas iliustruoja  XIII a. įtartinomis aplinkybėmis nuteisto ir sudeginto 
tamplierių ordino generolo Jacques’o de Moleso tuometiniam Prancūzijos karaliui Pilypui 
Gražiajam mestą prakeikimą. Šiuo atveju nesvarbu, buvo ar ne Pilypas prakeiktas iš tikrųjų ir ar 
buvo tragiški jo palikuonių likimai šio prakeikimo pasekmė, svarbu, kad realių istorinių įvykių 
interpretacijos pagrindu paimtas principas iš esmės atitinka mūsų teisingumo sampratą. Vadinasi, 
jei kokio nors žmogaus  nuodėmės labai didelės, jos gali slėgti ne tik jį, bet ir  jo vaikus ar 
tolimesnius palikuonis. Krikščionybėje šis principas įtvirtintas gerai žinomais Jėzaus Kristaus 
žodžiais: „Štai kodėl Dievo išmintis yra pasakiusi: „Aš siųsiu pas juos pranašų ir apaštalų, o jie 
vienus žudys, kitus persekios, kad iš šios kartos būtų pareikalauta visų pranašų kraujo, pralieto nuo 
pasaulio sutvėrimo, pradedant Abelio krauju iki kraujo Zacharijo, kuris buvo nužudytas tarp 
altoriaus ir šventyklos. Taip! Aš sakau, jog bus pareikalauta jo iš šios kartos“ (Lk 11, 40-42). 
Čia Kristus kalba jau net ne apie šeimos ar giminės, o apie tautos atsakomybę. Vienas  žinomesnių 
tokio tipo atsakomybės pavyzdžių – vokiečių kančios Antrojo pasaulinio karo pabaigoje nuo 
Sąjungininkų aviacijos bombardavimų. Nėra jokios abejonės, kad bombarduojant žuvo, kentėjo, 
tapo luošiais ir taikūs, galbūt nacizmo idėjoms net nepritariantys gyventojai. Tačiau negalima būti 
nekaltam, jei kalta tauta. Šiuo atveju galima kalbėti tik apie skirtingas kaltės sąvokas ir nevienodus 
kaltės laipsnius, kaip tai ir daro Karlas Jaspersas savo veikale Kaltės klausimas. 
 
Dar platesnis moralinės kaltės subjektas – žmonija. Tarkim,  žmogus įkvėpė radioaktyvių dulkių ir 
susirgo vėžiu. Šiuo atveju gali būti nekaltas nei jis, nei šeima, nei tauta – galbūt radioaktyviąsias 
dulkes atnešė vėjas iš tolimos ir asmeniui net nežinomos šalies. Tačiau jis yra žmonijos, 
suskaldžiusios atomą, taigi sukūrusios galimybę atsirasti radioaktyviosioms dulkėms, dalis ir, kaip 
jos narys, atsako už kitų žmonių  jam pritariant ar nepritariant, smerkiant ar pateisinant, žinant ar 
nežinant, atliktus veiksmus.  Jaspersas šią kaltės rūšį pavadino metafizine kalte. Jos esmę sudaro tai, 
kad „tarp žmonių, kaip žmonių, esama solidarumo, kuris kiekvieną daro atsakingą už visas pasaulio 
neteisybes ir skriaudas, ypač už nusikaltimus, daromus jam matant ar žinant127“.  
 
Pagal Dostojevskį, metafizinės kaltės suvokimas yra aukščiausia moralinės žmogaus raidos pakopa. 
Kaip teigia  romano Broliai Karamazovai herojus senolis Zosima, „žinokit, mielieji, kad kiekvienas 
iš mūsų yra neabejotinai kaltas dėl visų šioje žemėje, ne tiktai todėl, kad mes visi esame kalti, bet ir 
kad kiekvienas atskirai yra kaltas dėl visų žmonių ir dėl kiekvieno atskirai šioje žemėje. Šitas 
supratimas yra vainikas vienuolio kelyje, ir ne tik vienuolio, bet ir kiekvieno žmogaus žemėje“128. 
Mes negalime paaiškinti visų moralinio dėsnio veikimo atvejų. Galbūt Kristus ar Buda  galėjo. Bet 
mums užtenka keleto pavyzdžių (antrame skyriuje aprašytas Jungo pacientas, Raskolnikovas), kad 
pasakytume, jog šis dėsnis bent kartais veikia. Tada, jei priimame visuotinio priežastingumo dėsnį, 
mums atsiveria dvi galimybės: arba manyti, kad vienais atvejais veikia moralinio atpildo, o kitais – 
fiziniai ar biologiniai dėsniai, ir kad įmanomos situacijos, kad kažkam, kaip žinomam W. 
Shakspearo pjesės herojui, kruvini kūdikėliai sapnuojasi todėl, kad jis žudė vaikus, o kitam – todėl, 
kad vaikystėje jis nukrito nuo dviračio, ar kad moralinis įstatymas veikia visur ir visada, tik mes ne 
visada žinome jo veikimo mechanizmą. 
 
Teisingumo idėja reikalauja, kad už nusižengimą atsakytų jo subjektas. Antra vertus, akivaizdu, kad 
nusikaltęs žmogus ne visada atsako už savo poelgį. Vadinasi,  tikrasis moralinės veiklos subjektas 
yra ne žmogus, o žmonija, arba Transcendentinis Žmogus. Religinė moralė, iš dalies remdamasi 
asmeniniu kai kurių žmonių patyrimu, iš dalies teoriniais samprotavimais, gerokai praplečia 

 
127 Jaspersas K. Kaltės klausimas, Gėrio kontūrai.P.  262. 
128 Dostojevskis F. Broliai Karamazovai. T. 1. P.176. 



 53 

moralinės veiklos subjekto sampratą. Pagrindinis tikslas – išsaugoti pasaulio harmoniją. Tikintis 
žmogus save suvokia kaip didelės harmoningos visumos dalį ir, kaip šios visumos dalis, jaučiasi 
esąs atsakingas už viską, kas vyksta pasaulyje: jis kenčia kartu su kenčiančiais, džiaugiasi su 
besidžiaugiančiais, liūdi su liūdinčiais. Religija – atsakomybės už pasaulį prisiėmimas. 
 
Kančios apologija 
 
Vienas sunkiausių, bet ir garbingiausių atsakomybės aspektų – kančia. Jei pasaulyje niekas nevyksta 
atsitiktinai, kiekviena kančia – kažkieno nuodėmių, ar, platesne prasme, blogų darbų pasekmė. 
Teisingumas reikalauja, kad už kiekvieną nuodėmę būtų atkentėta. Kadangi nusideda dažniausiai 
tie, kas tikisi išvengti, o neretai ir iš tikrųjų išvengia atsakomybės, už juos turi kentėti kiti. Daugelis 
žmonių kenčia priverstinai, nesuvokdami, nei kodėl, nei už ką turi kentėti. Kitaip suvokia tikintieji.  
Jie yra tikri, kad kančia niekada nebūna beprasmė, ir nuolankiai priima likimo jiems siunčiamus 
išbandymus ir smūgius. Religija – savanoriškas kančios priėmimas. 
Ypač svarbi  kančia krikščionybėje. Jėzus Kristus prabyla XIV a. mistiko  Taulerio žodžiais taip: 
„Kas gali būti malonesnio ir kilnesnio negu pasidaryti man panašiausiu? Tai įmanoma tik per 
kančią. Žiūrėk, kam dar buvo duotas toks kupinas kančios gyvenimas kaip man?  
Žinok, kad dieviškoji mano prigimtis kilniausiai pasireiškia žmogaus prigimtyje per kančią; ir 
kadangi kančia tokia paveiki, ji siunčiama iš didelės meilės“129. Todėl kiekvienas gali save laikyti 
krikščioniu tiek, kiek jis priima kančią. Ir nesvarbu, už ką  kenčia vienas ar kitas religingas žmogus. 
Už ką bekentėtų tikintysis, jis kenčia už tikėjimą. 
 
Kai kurie žmonės ne tik nuolankiai priima likimo jiems siunčiamą kančią, bet ir aktyviai jos ieško. 
Tai religiniai mazochistai – žmonės, kuriems poreikis kentėti už pasaulio nuodėmes yra pagrindinis 
gyvenimo principas. Vienas tokių asmenų Vakarų kultūroje – palaimintasis Heinrichas Seuse. Šis 
XIV a. gyvenęs vienuolis, be kita ko, naktimis mūvėdavęs vinių prismaigstytas pirštines, o 
dienomis nešiodavęs dygliuotą diržą, kurį nuolat pasiverždavo, kad spygliai giliau smigtų į kūną; 
atrodęs ir jausdavęsis kaip atvira niekada neužgyjanti žaizda, jis guldavosi miške ant žemės ir, 
vabzdžių kandžiojamas, „raivydavosi it adata prismeigtas kirminas“130. 
Kam nors tokio tipo žmonės gali kelti nuostabą, kai kam – pasibaisėjimą, bet religinių mazochistų 
egzistavimas – natūrali teisingumo apraiška, būtina pasaulio darnos, tvarkos, harmonijos sąlyga. Jei 
pasaulyje yra hedonistų, jame privalo būti ir mazochistų.  
  
Požiūris į kančią – savotiškas religingumo barometras. Sąmoningai ar ne religingi žmonės stengiasi 
išlaikyti pasaulio pusiausvyrą, neleisti neatsakingumui, beprasmybei, blogiui  įsivyrauti pasaulyje 
kartą ir visiems laikams,  nugalėti galutinai ir negrįžtamai. Teisė stengiasi prievarta priversti 
žmones atsakyti už jų padarytus nusižengimus. Moralė reikalauja, kad individas pats atsakytų už 
savo veiksmus ir, jei reikia, nevengtų bausmės. Tikintis žmogus pasirengęs kentėti ne tik už savo, 
bet ir kitų nuodėmes. Ne atsitiktinai Kierkegaardas kančią laikė vyraujančia aukščiausios – etinės 
religinės asmenybės dvasinės evoliucijos pakopos kategorija. „Kas neskausminga – ne gyvenimas“, 
– teigė serbų rašytojas, Nobelio premijos laureatas Ivo Andričius131. Galima teigti, kad religija 
prasideda ten, kur prasideda nepelnyta kančia. 
 
Aukščiausia moralė 
 
„Štai vienas jaunuolis prisartino prie Jėzaus ir paklausė: „Mokytojau, ką gero turiu daryti, kad 
įgyčiau amžinąjį gyvenimą?“ Jis atsakė: „Kam manęs klausi apie gerą? Vienas tėra Gerasis. O jei 

 
129 Tauler J.  Kazania. Poznan: W drodze, 1985. S. 86. 
130 Henryk Suzo Bl. Zycie. Poznan: W drodz., 1990. S. 59. 
131 Andrič I. Kelio ženklai, Naujasis židinys/Aidai, 1992, Nr. 12, P. 53. 



 54 

nori įeiti į gyvenimą, laikykis įsakymų“. Tas paklausė: „Kokių?“ Jėzus atsakė: „Nežudyk, 
nesvetimauk, nevok, melagingai neliudyk, gerbk savo tėvą ir motiną, mylėk savo artimą kaip save 
patį“. Jaunuolis tarė: „Aš viso to laikausi. Ko dar man trūksta?“ Jėzus atsakė: „Jei nori būti tobulas, 
eik parduok, ką turi, išdalyk vargšams, tai turėsi lobį danguje. Tuomet ateik ir sek paskui mane“ (Mt 
19, 16–21). Tiems, kurie Juo sekė, Kristus kalbėjo: „Iš tiesų sakau jums: jeigu neatsiversite ir 
nepasidarysite kaip vaikai, neįeisite į dangaus karalystę“ (Mt 18, 3). 
Tapimas vaiku šiame kaip ir kituose panašiuose kontekstuose rodo visišką savo valios, norų, 
pastangų atsisakymą. Tokioje dvasinės evoliucijos pakopoje esantis žmogus perkopia biologinę bei 
socialinę vystymosi pakopas ir paskandina savo ego jo kultūrinėje terpėje vyraujančiame   
kolektyviniame komplekse. Kaip rašoma viename taoizmo traktate „Ar sugebi tapti kūdikiu? Juk 
kūdikis juda, nežinodamas kam; eina, nežinodamas kur; kūnu panašus į sudžiuvusią šakęlę, širdimi 
panašus į užgesusius pelenus. Štai pas tokį neateis nelaimė, neateis ir laimė. Kas žmogiškieji vargai 
tam, kam neegzistuoja nei nelaimė, nei laimė!“132  
Yra didelis skirtumas tarp buvimo dar kūdikėliu ir buvimo jau kūdikėliu. Biologinis kūdikėlis – 
pasaulio centras. Visi – pradedant tėvais – tarnauja jam, tenkina jo poreikius, norus, įgeidžius. 
Transcendentinis kūdikėlis pats tarnauja visiems ir tuo tampa Dievo, ar kuriančios jėgos talkininku, 
pagalbininku, bendraautoriumi. Ryškiausias pavyzdys literatūroje – Tolstojaus apysakos Tėvas 
Sergijus herojus. Zen budizme tai būtų dešimtą, aukščiausią, dvasinės evoliucijos pakopą pasiekęs 
žmogus133. 
 
Išvados 
 
Religijos vaidmuo moralėje priklauso ir nuo psichologinių žmogaus ypatybių,  ir nuo socialinėje 
kultūrinėje aplinkoje vyraujančių elgesio normų. Uždaros pasąmonės žmonės vadovaujasi tik 
asmeninėmis ar socialinėmis moralės normomis, atviri – pirmenybę teikia tam tikroms iš 
pasąmonės kylančioms jėgoms, pasireiškiančioms kaip pareiga, sąžinė, savaip suvokiama ir 
inerpretuojama Dievo valia.  
Skyriuje išskiriami keturi pasaulietiškos ir keturi religinės moralės tipai. Pirmam pasaulietiškos 
moralės tipui priklauso jėga, antram – įstatymais, ar platesne prasme, teise besivadovaujantys 
žmonės. Trečiam tipui priklauso racionalistinės moralės atstovai: jie nepasitenkina paklusnumu 
įstatymams, nes  bando protu pagrįsti ar paneigti elgesio normas. Ketvirtoje pakopoje esantys 
individai savo elgesį grindžia jausmais: artimo meile, užuojauta, gailestingumu, sąžine, kartais – 
pareigos vykdymu. Jei pirmų trijų pasaulietiškos moralės tipų atstovai gali nepatirti jokių iš 
pasąmonės kylančių jėgų poveikio, ketvirtam priklauso tik atviros pasąmonės žmonės.  
 
Pirmoji religinės moralės forma – harmonija su pasauliu. Priklausomai nuo to, kaip suvokiama 
pasaulį tvarkanti ar harmonizuojanti jėga, galimi keturi pagrindiniai moralinės veiklos principai: 
neveikimas, žalos nedarymas, paklusnumas moraliniam dėsniui; paklusnumas Dievo valiai. Kita 
religinės moralės pakopa – atsakomybės už pasaulyje pasitaikantį, o neretai ir vyraujantį blogį 
prisiėmimas. Kadangi pasaulį valdanti jėga yra gera, ar bent jau morališkai indiferentiška, blogis 
kyla tik iš žmonių. Pagrindinis trečioje religinės moralinės evoliucijos pakopoje esančių individų 
veiklos principas – kitų padarytos žalos atlyginimas, kuris gali pasireikšti labai įvairiai: nuo ligonių 
slaugymo iki nepelnyto sėdėjimo kalėjime. Faktiškai tai reiškia savanorišką kančios priskirimą sau. 
Ir pagaliau aukščiausią dvasinės evoliucijos pakopą pasiekusiam žmogui tampa nesvarbus skirtumas 
tarp gėrio ir blogio, melo ir tiesos, grožio ir bjaurumo.  Viskas, ką daro tokią dvasinės evoliucijos 
pakopą pasiekęs žmogus yra gėris, grožis, tiesa.  
 

 
132 Померанцева Л. Е.  Поздние даосы о природе, обществе и искусств. C. 256. 
133 Entering the Stream: An Introduction to the Budha and his Teaching. Ed. S. Berholz. Boston: Shambala, 1993. P. 
211, 222. 



 55 

Šeštas skyrius. Tikėtini mitai: pasaulėžiūrinė religijos funkcija 
 
Rollo May knygoje simptomatišku pavadinimu Mitų šauksmas rašo apie Vakarų visuomenę 
ištikusią vertybių krizę, kurios pagrindinė priežastis – mitų stoka. Autoriaus manymu, „mitus 
galima palyginti su namo perdengimais: jie nematomi iš išorės, bet tai pagrindinės konstrukcijos, 
kurių dėka žmonės gali name gyventi“134. Panašių minčių aptinkame ir lietuvių autorių darbuose.  
Kaip teigia Gintaras Beresnevičius, „valstybė privalo turėti savo mitologiją, piliečiai – deramus 
pavyzdžius sekti, ką puikiai suvokė romėnai, savo istoriją visiškai supynę su mitais. Kiekvienas 
imperatorius buvo Cezaris, o Cezaris, kaip ir Augustas, buvo Romulas, o visi piliečiai sekė praeities 
didvyrių pavyzdžiais, žinodami, kad valdžios vyrai taurumu ir sąžiningumu nenusileidžia 
legendiniams valstybės pionieriams. Tęstinumo sąvimonė yra būtina, ji teikia pilietinį komfortą, 
leidžia išlaikyti tvirtą valstybinę jauseną, žinoti, kad gyveni realybėje, kurios ištakos tvirtos ir 
patikimos, nes glūdi paskutinėje, galutinėje ir neredukuojamoje realybėje – mite“135. Kokį vaidmenį 
žmonių  pasaulėžiūroje vaidina mitai apskritai ir religinė mitologija konkrečiai? Tai pagrindinė 
šiame skyriuje nagrinėjama problema.  
 
Mitų vaidmuo pasaulėžiūroje priklauso ir nuo pasaulėžiūros, ir nuo mito sampratos. Kaip rašo 
Eliade, „XVIII a. kalba ‚mitais‘ buvo laikoma viskas, kas išėjo už ‚realybės‘ ribų“136.  Šnekamoje 
kalboje ši mito samprata išliko ir iki mūsų dienų. Spaudoje neretai skaitome apie eurointegracijos ar 
estrados žvaigždžių gyvenimus gaubiančius mitus, o apie kokias nors oponentui abejonių keliančias 
pažiūras paprasčiausiai pasakoma, kad „tai – iš mitų srities“. Mokslinės mito sampratos žymiai 
griežtesnės, bet ne mažiau įvairios. Pasak vieno garsiausių XX a. mitologų Josepfo Campbello, 
„mitologiją šiuolaikiniai mąstytojai suvokė kaip primityvų, nemokšišką būdą paaiškinti natūralų 
pasaulį (Frazeris); kaip ikiistorinių laikų poetinės fantazijos produktą, neteisingai vėlesnių epochų 
suprastą (Mülleris); kaip alegorinių nurodymų talpyklę, suteikiančią galimybę individui egzistuoti 
savo grupėje (Durkheimas); kaip kolektyvinį sapną, simptomatinę archetipinių paskatų išraišką, 
išeinančių iš žmogaus sielos gelmių (Jungas); kaip tradicinį giliausių metafizinių žmogaus įžvalgų 
reiškėją (Coomaraswami) ir kaip Dievo Apreiškimą Savo vaikams (Bažnyčia)“137.  
Nesunku pastebėti, kad visos čia paminėtos sampratos atspindi skirtingus tų pačių mitų aspektus ar  
funkcijas. Kaip toliau rašo autorius, „mitologija – visa tai. Skirtingus vertinimus lemia vertintojų 
žiūros taškai, nes, jei nagrinėti ją ne kategorijomis to, kas ji yra, o kategorijomis to, kaip ji 
funkcionuoja, kokiu būdu ji tarnavo žmonijai praeityje, mitologija pasirodo tiek pat įtakojama 
vyraujančių idėjų ir asmenybės, tautos, epochos reikalavimų, kiek pats gyvenimas“138. Priklausomai 
nuo teorinių ir praktinių tyrimo tikslų galima analizuoti pažintinę ar auklėjamąją, estetinę ar 
kompensacinę mitų funkcijas ir pateikti skirtingas jų klasifikacijas. Dažniausiai kalbama apie 
kosmologinius ir antropologinius, kreatyvinius ir evoliucionistinius, kultūrinių protėvių ir herojų 
mitus139.   
Mūsų manymu, tikslinga išskirti dvi pagrindines mitų rūšis – etninius ir bendražmogiškuosius. 
Etniniais laikysime kokiai nors tautai ar, platesne prasme, etnosui būdingus, bendražmogiškais – 
daugelio skirtingų etnosų atstovų palaikomus ir propoguojamus mitus. Lietuvoje etninių mitų 
tyrinėtojai:  Pranė Dundulienė, Norbertas Vėlius, Rita Repšienė, Beresnevičius. Bendražmogiškieji  

 
134 May R.  The Cry for Myth. New York: Norton. 1991. P. 34.  
135 Beresnevičius G. Imperijos darymas: lietuviškos ideologijos metmenys. Europos Sąjungos ir Lietuvos geopolitika 
XXI a. pirmoje pusėje. Vilnius: VU TSPMI, 2003. P. 56. 
136 Eliade, M.. Myth, Dreams and Mysteries. REFL-Book, 1996. P. 22. 
137 Кэмпбелл Д. Изменяющая облик. Психология религиозности и мистицизма. Минск, Москва: Харвест АСТ. 
2001. C. 63– 64. 
138 Ten pat. P.. 64. 
139 Токарев C., Мелетинскнй E. Мифология. Kn. Мифы народов мира. Энциклопедия. Москва: Советская 
энциклопедия. 1991. C. 11–12. 



 56 

- religiniai, filosofiniai, socialiniai, psichologiniai mitai  nagrinėti tik fragmentiškai. Būtent šių mitų 
analizė ir sudaro skyriaus turinį. Pagrindines jame grindžiamas idėjas trumpai galima suformuluoti 
taip. Mitų vaidmuo pasaulėžiūroje priklauso nuo pasaulėžiūros apimties. Kuo platesnė pasaulėžiūra, 
tuo daugiau joje mitologinių elementų. Religinė mitologija kuria išsamiausią, išbaigčiausią 
pasaulėvaizdį, nurodo žmogaus vietą jame ir suformuoja esminius jo veiklą lemiančius 
imperatyvus.  
 
Pagrindinės mitų funkcijos 
 
Orientacinė mitų funkcija 
 
Kaip jau minėjome, žmogaus gyvenimą veikia dvi pagrindinės jėgų grupės: sąmoningos pastangos 
ir tam tikri pasąmonėje glūdintys psichiniai deriniai. Ypač svarbų vaidmenį pasąmonė vaidina 
kūryboje. Tam, kad atsirastų meno kūrinys, gerų norų neužtenka; būtina, kad menininko sąmonę 
bent trumpam užvaldytų kokia nors nuo jo pastangų nepriklausoma jėga, dažniausiai įvardijama 
kaip  įkvėpimas. Kaip rašė Platonas, poetai „kuria ne išmintimi, bet kažkokiu įgimtu gabumu, Dievo  
įkvėpti kaip ir pranašai ir tie, kurie ripuote ripuoja žiniuonių žosmę“140. 
Mitai – specifinė kūrybos forma, tam tikroms žmonių grupėms, tautoms, o neretai ir visai žmonijai 
būdingų pasąmonės struktūrų objektyvavimasis. Išskirtinį šios kūrybos formos vaidmenį lemia tai, 
kad mitai – pirmoji, archajiškiausia ir fundamentaliausia pasąmonės raiškos forma. Jie žymi 
žmonijos perėjimą nuo bandos prie visuomenės. Bandoje kūrybinė gamtos galia reiškiasi per 
instinktus. Kiekvienas gyvūnas gali elgtis ir elgiasi gana laisvai, t.y. jiems įgimtų instinktų rėmuose: 
jis gali rinktis pulti ar nepulti auką, įsirengti guolį po medžiu ar krūmu, tačiau jis negali rinktis, 
bėgioti ar šliaužioti, daugintis ar nesidauginti, būti plėšrūnu ar žolėdžiu. Žmonėse instinktų galia 
silpnėja. Reikalingi nauji elgesio modeliai. Šių naujų modelių vaidmenį ir atlieka mitai.  
Pirmoji iš instinktų gniaužtų besivaduojančio žmogaus pasaulėžiūra dažniausiai įvardijama kaip 
totemizmas.  Visos toteminės religijos tarnauja žmogaus ir gamtos vienybei pateisinti ir įtvirtinti.  
Tokią pat funkciją atlieka ir toteminiai mitai. Žmogui išsiskiriant iš gamtos, mituose atsiranda, 
stiprėja, o vėliau ir įsivyrauja socialiniai ar transcendentiniai motyvai. Bet kuriuo atveju mitai – 
naujo, tik žmogui būdingo elgesio  teorija ir praktika. Kaip rašo Eliade, „mitai – žmogaus elgesio 
modelis ir, iki tam tikro laipsnio, pateisinimas“141. 
Mitai visada yra pasakojimai. Juose galima įžvelgti tam tikrų daugeliui mitų bendrų ir iš mito į mitą 
pasikartojančių motyvų: įvairias kliūtis įveikiančio herojaus, teisingos visuomenės, motinos-žemės 
ir pan. Šie motyvai konkretizuojami tam tikromis imperatyvinėmis veiklos schemomis, ar, 
naudojant Jungo terminiją, archetipais. Jo manymu, būtent archetipai atlieka instinktų pakaitalo 
vaidmenį, tai yra lemia konkrečių žmonių, grupių ar ištisų tautų elgesį. „Archetipai yra nesąmoningi 
pačių instinktų atvaizdai, kitaip tariant, instinktyvaus elgesio modeliai“142. 
Taigi mitai – specifinė orientacijos pasaulyje forma, gamtos kūrybos tęsinys žmonėse. Kantas 
pagrindiniu meninės kūrybos subjektu laikė genijų: „Genialumas – įgimtas sielos gabumas 
(ingenium), kuriuo gamta nustato meno taisyklę.“143 Mitai – pirmoji ir pagrindinė kūrybinės gamtos 
galios raiška žmonėse. Ta prasme galima teigti, kad kolektyviniai mitų kūrėjai – giminės, gentys, 
tautos – yra didžiausi genijai, nes jų kūriniai ne tik žmones žavėjo, stebino, įkvėpė kilnioms 
mintims ar darbams, mitai valdė, o neretai ir  tebevaldo žmonių gyvenimus.  

 
140 Platonas. Sokrato apologija. Kritonas. P. 9. 
141 Eliade, M.  Myth, Dreams and Mysteries. REFL-Book. 1996. P. 22. 
142 Jung C.G. On the concept of the Collective Unconscious. CW, vol. 9.1, p. 44.  Žr. taip pat Archetipai ir 
kolektyvinė pasąmonė. Vilnius: Margi raštai, 2015. 
143 Kantas I. Sprendimo galios kritika. Vilnius: Mintis, 1991. P. 161. 
 



 57 

 
Integracinė mitų funkcija 
 
Vienas iš pagrindinių klausimų, anksčiau ar vėliau iškylantis iš instinktų gniaužtų besivaduojančiam 
žmogui, yra tapatybė. Bendriausia prasme šį klausimą galima suformuoti taip: jei aš ne gyvulys, kas 
aš? Atsakymas į šį klausimą pirmiausia priklauso nuo konkretaus istorinio kultūrinio konteksto, 
tačiau dažniausiai apibrėžiant tapatybę nurodoma žmogaus vieta kokiame nors socialiniame 
derinyje, pvz., „tu – irokėzų genties karys“, „tu – nepriklausomo Gdansko miesto auksakalių 
gildijos narys“, „tu – brahmanas“ ir pan. Žmogus jaučiasi tuo saugesnis ir jo tapatybė tuo stipresnė, 
kuo geriau jis į šį derinį integruotas. 
 
Integracinė mitų funkcija reiškiasi trejopai. Pirmiausia, mitai neleidžia iš instinktų gniaužtų 
besivaduojantiems žmonėms tapti vienišų klajoklių paderme, pasklisti po žemę kaip vabzdžiams, o 
sujungia juos į tam tikras grupes, tik jau ne instinktų, o bendrų vaizdinių, tikslų, jausmų, idėjų 
pagrindu. Šie nauji visuomenės narių skirtingai suvokiami ir ne visiems žinomi vaizdiniai sudaro 
biologinio, socialinio, religinio gyvenimo pagrindą.  
 
Antra, mitai vienija įvairias geografiškai ir istoriškai nutolusias žmonių grupes į vieną rūšį. Tai 
pačiai rūšiai priklausančios gyvūnų grupės skiriasi vienos nuo kitų, bet ir turi tam tikrų bendrų 
bruožų, leidžiančių jas atskirti nuo kitų rūšių. Taip Europos, Tasmanijos ar Pietų Amerikos vilkai 
skiriasi vieni nuo kitų, bet turi ir bendro, kas  juos sieja su vilkais. Panašiai gamta elgiasi ir žmonių 
atžvilgiu: ji nekuria kiekvienai atskirai žmonių grupei  būdingų veiklos schemų, o objektyvuoja tuos 
pačius mitologinius motyvus įvairiose vietose ir skirtingu laiku, todėl tautų mitai turi nemažai 
bendrų motyvų ar archetipų.  
 
Ir pagaliau mitai nurodo bendrus įvairioms individų grupėms integracijos objektus ir tikslus. 
Sąlyginai galima išskirti tris pagrindines tokių objektų grupes: biologines, ontologines ir socialines. 
Tik ištrūkusiam ar bandančiam ištrūkti iš gamtos viešpatijos žmogui svarbiausia yra biologinė 
integracija. Šią integraciją pagrindžia ir pateisina beveik visi toteminiai mitai. Ontologinės 
integracijos tikslas – vienybės su būtimi ar jos pagrindą sudarančia jėga (Dievu, Dao, Absoliučia 
Dvasia) siekimas. Socialinės integracijos tikslas – įkomponuoti žmones į tam tikras socialines 
struktūras, iš kurių svarbiausios būtų grupė, tauta, tarptautinė bendrija. Visų šių tapatybės formų 
pagrindimui taip pat egzistavo ir tebeegzistuoja tam tikri mitai ar mitų sistemos. 
 
Pirmoji istoriškai susiklosčiusi socialinės tapatybės forma – grupinė. Svarbus šios tapatybės 
požymis yra profesija. Būtent profesija dažniausiai nurodoma kaip pagrindinis, o neretai ir 
vienintelis tapatybės požymis. Socialiniai mitai nurodydavo tam tikros profesinės grupės vietą 
socialinėje visuomenės struktūroje, o religiniai mitai įkomponuodavo šią grupę į būties struktūrą. 
Tipiškas tokio mito pavyzdys – indų mitas apie kastų kilmę iš įvairių Purušos kūno dalių.  
Kelioms gentims susijungus į tautas, susiformuoja tautos tapatybę grindžiantys ir palaikantys mitai. 
Pagrindinis tautos vienybę formuojančių ir akcentuojančių mitų motyvas – savo tautos ypatingumo, 
išskirtinumo pabrėžimas. Bene ryškiausias pavyzdys – žydų tautos išskirtinumą paaiškinanti ir 
pabrėžianti Senojo Testamento mitologija.  
Atsiradus pasaulio religijoms, pagrindiniu integracijos ir tapatybės objektu tampa tarptautinė 
religinė bendruomenė. Kaip rašė apaštalas Paulius, „nėra skirtumo tarp žydo ir graiko, nes tas pats 
visų Viešpats, turįs turtų visiems, kurie jo šaukiasi“ (Rom 10,12).   
Tarptautinė tikinčiųjų bendruomenė – plačiausias, tačiau greičiau hipotetinis tapatybės objektas. 
Krikščionybėje nėra skirtumo tarp žydo ir graiko, bet egzistuoja neretai į kruviną priešiškumą 
peraugdavę skirtumai tarp katalikų ir protestantų; panašiai priešiškumas tarp įvairių islamo pakraipų 
neretai pranoko ir tebepranoksta priešiškumą tarp musulmonų ir krikščionių. Todėl dažniausiai 



 58 

tikintieji identifikuoja save ne su religijomis, o religinėmis nominacijomis. Jei, pavyzdžiui, tikintį 
lietuvį ar lenką paklaustume, kuo jis save pirmiausiai laiko: krikščionimi ar kataliku, dauguma 
nedvejodami atsakytų, kad kataliku ar bent jau krikščioniu kataliku. Tas pats tinka ir kitoms tautoms 
bei religijoms. Religinėje denominacijoje susilieja tarptautinė ir tautinė tapatybės, todėl jos vaidmuo 
tikinčiųjų gyvenime didžiausias. 
 
Pasaulėžiūrinė mitų funkcija 
 
Pasaulėžiūra – žmogaus, grupės, visuomenės pažiūrų į save, gamtą, pasaulį visuma. Turbūt galima 
teigti, kad egzistuoja tiek pasaulėžiūrų, kiek yra žmonių. Tam, kad kažkaip susiorientuotume šioje 
pasaulėžiūrų gausybėje, visas mums žinomas ar teoriškai įmanomas pasaulėžiūras galima tam tikru 
būdu klasifikuoti. Paprasčiausi kriterijai – kiekybė ir kokybė. Pasaulėžiūros kiekybė – jos aiškinamų 
reiškinių aibė. Kas nors, pavyzdžiui, gali domėtis tik savo šeimos reikalais, kas nors nuolatos 
aptarinėti politinę šalies padėtį, o dar kas nors gali turėti savo nuomonę apie būtį, jos raidos 
dėsningumus, pasaulio pabaigą ir pradžią. Natūralu manyti, kad kuo didesnę reiškinių aibę  bando 
suvokti ir paaiškinti  žmogus, tuo jo pasaulėžiūra platesnė. 
Pasaulėžiūros kokybė – jos teisingumas ar teisingumo patikrinimo galimybės. Kai kurios 
pasaulėžiūros  yra arba bent jau pretenduoja būti mokslinės. Pavyzdžiui, marksizmą jo šalininkai 
visada laikė ne viena iš galimų teorijų, o moksline pasaulėžiūra. Kitos pasaulėžiūros į moksliškumą 
nepretenduoja, tik priskiria save mitų sričiai. Pagrindinis skirtumas tarp mokslinės teorijos ir mito – 
verifikacijos galimybės ir laipsnis. Kai kurie mitai neverifikuojami visai, kai kurie tik iki tam tikro 
laipsnio. Jei kokius nors teiginius galima visiškai verifikuoti, tai jau būtų ne mitai, o faktai ar 
mokslinės teorijos. 
Mitų vieta pasaulėžiūroje priklauso tik nuo jos apimties. Išbaigta pasaulėžiūra turi atsakyti į tris 
pagrindinius klausimus: kas yra pasaulis? Kas yra visuomenė? Kas yra žmogus? Individas gali 
atsakyti tik į dalį šių klausimų, todėl jo pasaulėžiūra gali būti grynai mokslinė. Į bendresnius 
klausimus atsakyti tik mokslo pagalba neįmanoma. Pirmiausia verifikacijos galimybės įvairiose 
pažinimo srityse skiriasi. Palyginus lengva verifikuoti gamtamokslines hipotezes. Patikrinti 
socialines visuomenės ar visos žmonijos evoliuciją nagrinėjančias teorijas žymiai sunkiau. Kaip, 
pavyzdžiui, verifikuoti vokiečių nacistų aršiai propoguotą hipotezę apie arijų pranašumą ir kitų 
rasių  nevisavertiškumą? Dar sunkiau verifikuoti hipotezes apie gyvybės atsiradimą Žemėje. Vieni 
teigia, kad gyvybė atsirado atsitiktinai, kiti – kaip materijos vystymosi rezultatas, dar kiti – kad 
gyvybė sukurta Dievo. Visos šios hipotezės turi argumentų savo teisingumui pagrįsti. Todėl 
individas gali rinktis: arba į kai kuriuos klausimus neatsakyti, arba atsakyti į juos pasitelkus mitus. 
Plati pasaulėžiūra neišvengiamai apima ir mitologinius elementus, ir tų elementų tuo daugiau,  kuo 
daugiau klausimų bandoma išnarplioti. Taigi pasaulėžiūros srityje egzistuoja dėsningumas: kuo 
platesnė pasaulėžiūra, tuo daugiau joje mitologinių elementų.  
Jei individas gali apseiti be mitų,  visuomenė – niekada. Taip yra todėl, kad klausimų,, į kuriuos 
privalo atsakyti visuomenė, žymiai daugiau, negu tenka individui. Tam, kad orientuotumėmės 
pasaulyje,  turime sukurti tam tikrą objektų ir reiškinių hierarchiją. Dalis šios hierarchijos kuriama 
remiantis protu ir sudaro vadinamą mokslinę pasaulėžiūrą, dalį pagimdo kolektyvinė pasąmonė 
mitų forma. Jei mokslinė pasaulėžiūra yra daugiau instrumentinio pobūdžio, mitai nusako 
pagrindinius visuomenės uždavinius, tikslus, raidos dėsningumus ir kryptį.  Kaip rašo May, „mitai 
yra pasakojimai, suteikiantys mūsų egzistencijai prasmę“144.  
Sąlyginai galima išskirti keturias pagrindines bendražmogiškų mitų rūšis: mokslinius, socialinius, 
filosofinius ir religinius. Visų rūšių mitai atlieka pasaulėžiūrinę funkciją, tačiau skirtingai. 
Religiniai mitai kalba apie pasaulio pradžią ir pabaigą, apie pagrindinius būties tapsmą lemiančius 
dėsnius, filosofiniai nagrinėja būties struktūrą, socialiniai daugiausiai dėmesio skiria visuomenės 

 
144 May R. The Cry for Myth. P. 15. 



 59 

sąrangai, moksliniai nagrinėja tam tikrus pasaulio, būties fragmentus. Moksliniai mitai pasiekia 
sąmonę labiausiai nusekę ir turiniu, ir forma. Antra vertus, moksliniai mitai glaudžiai susieti su 
jusliniu pasauliu, socialiniai – mažiau, filosofiniai mažiausiai, o religiniai – pavyzdžiui, Nekalto 
pradėjimo mitas, gali net prieštarauti susiklosčiusioms pažiūroms į jusliniame pasaulyje vykstančius 
procesus. Skiriasi ir įvairių rūšių mitų verifikacijos galimybės. Mokslinius mitus visada galima 
verifikuoti, socialinius – sunkiau, filosofinius – sunkiausia, daugelį religinių mitų  neįmanoma 
verifikuoti išvis.  
 
Mokslinių mitų ypatybės  
 
Galima išskirti dvi mokslinių mitų rūšis: profesinius ir populiarius. Profesiniai mitai gimsta, 
siekiant praplėsti pažinimo galimybes ir ribas. Šie mitai mokslininkų retai suvokiami kaip mitai, 
dažniau – kaip hipotezės,  tyrimo prielaidos, paradigmos. Tipiškas tokios mitologijos pavyzdys – 
įvairiausios alchemikų veiklą pagrindžiančios ir reglamentuojančios teorijos. Vystantis mokslui, kai 
kurie profesiniai mitai numiršta, kai kurie tampa mokslinėmis teorijomis ar jų dalimis. 
Pasaulėžiūrinė mokslinių mitų funkcija reiškiasi tuo, kad mitai praplečia mokslinį pasaulėvaizdį,  
kartais jį papildo, kartais – jam net prieštarauja.  Kaip teigė Aristotelis, visi žmonės siekia pažinti; 
tačiau ne mažiau svarbus žmoguje ir kitas – nepažintumo, paslaptingumo poreikis. Būtent šį poreikį 
ir tenkina populiarūs moksliniai mitai.  Jie iškelia žmogų virš kasdienybės, suteikia gyvenimui 
neįprastumo, paslaptingumo, intrigos.  
Dabartinėje Vakarų visuomenėje labiausiai paplitę skraidančių lėkščių, Nesės, Sniego žmogaus, 
parapsichologiniai mitai. Jungo manymu, neatpažintų skraidančių objektų (NSO) mito 
populiarumas aiškintinas, viena vertus, su vis labiau sąmoningame dabarties žmogaus gyvenime 
įsivyraujančiu chaosu, kita vertus, su pasąmonės bandymu sugrąžinti žmogaus psichikai vientisumą: 
„NSO – tai įspūdingas vientisumo vaizdinys: paprasta apvali šių vaizdinių forma sėkmingai įkūnija 
archetipą, vaidinantį, kaip mes žinome, pagrindinį vaidmenį iš pirmo žvilgsnio apjungiant 
nesuderinamas priešybes; štai kodėl NSO forma geriausiai kompensuoja dabartinio gyvenimo 
netvarką ir susiskaldymą. Šis archetipas netgi turi principinę reikšmę, nes jis sutvarko chaotiškas 
būsenas ir suteikia asmenybei maksimaliai įmanomą vienybę ir vientisumą. Jis kurią vaizdinį 
didžiosios asmenybės, Dievažmogio, pradinio žmogaus (Urmensch) ar Antroposo, šen-žen’io 
(kiniškai „tikrasis“ ar „vientisas žmogus“), Elijaus, šaukiančio dangiškąją ugnį ir kylančio į dangų 
ugninėmis vėžėčiomis145, mesijo (dogmatiškai tapatinamo su Kristumi, kurio pirmtakas laikomas 
Elijas) ir pagaliau musulmoniškojo Hadiro146, kuris lygiagretus su Elijumi, kadangi jis nužengia į 
žemę kaip Alacho personifikacija“147. 
Pasaulėžiūrinę mitų funkciją perimant mokslui, pastarieji slenka į mažiau ištirtas ir sunkiau 
griežtam moksliniam pažinimui prieinamas sritis. Viena iš tokių sričių – žmogaus psichika, todėl 
psichologinių mitų vaidmuo Vakarų visuomenėje nesilpsta. Jacques Lacanas apie Freudo kūrinį 
Tabu ir totemas rašo, jog tai „knyga, visų dabarties etnologų aukštinama kaip tikras, mūsų akyse 
išaugęs mitas“148. Labai abejotina, kad visi dabarties etnologai aukštintų šią knygą kaip tikrą, mūsų 
akyse išaugusį mitą, bet nekelia abejonių tai, kad ji suvaidino ir tebevaidina reikšmingą vaidmenį 
psichoanalitikų terpėje. Tarp reikšmingesnių psichologinės mitologijos kūrimo variantų galima 
paminėti ir kai kurių transpersonalinės psichologijos atstovų – Keeno Wilberio, Roberto Assagioli – 

 
145  Svarbu pažymėti, kad Elijas taip pat pasirodo erelio pavidalu, iš viršaus stebintis žemėje kuriamas neteisybes (C. G. 
Jungo pastaba). 
146 Viena  populiariausių musulmoniškos tradicijos figūrų, nemirtingas išminčius ir jūreivių globėjas, paprastai 
tapatinamas su „Alacho vergu“; pasak padavimo, buvo daugelio pranašų, taip pat  ir Mahometo, mokytoju (žr. Koranas 
18, 59–81) (C. G. Jungo pastaba). 
147 Jung C.G. Flying Sources: A Modern Myth of Things Seen ir rhe Sky. CW, vol. 10. P. 423. 
148 Лакан Ж.. Инстанция буквы в бессознательном или судьба разума после Фрейда. Москва: Логос, 1997. C. 
76. 



 60 

darbus. Štai tradicine mitologine ir dabarties psichologine terminija perpinta ištrauka iš Wilberio 
knygos Atmano projektas:  „Išorinio Lanko istorija – tai Herojaus istorija. Tai žiauraus mūšio, 
siekiant išsivaduoti nuo pasąmonės miego, istorija… Išorinio Lanko istorija – tai taip pat ego 
istorija, nes ego ir yra Herojus… Tačiau Išorinis Lankas, judėjimas nuo pasąmonės prie savęs 
suvokimo – tai tik pusė sąmonės evoliucijos istorijos... Už ego savęs pažinimo, išminčių-mistikų 
teigimu, yra sugrįžimo į amžinybę kelias ir amžinybės psichologija – Vidinis Lankas“149 .   
 
Socialiniai mitai 
 
Jei moksliniai mitai daugiausiai domina ir su jais dažniausiai susiduria palyginti siauros 
specializacijos žmonės, socialiniai aktualūs visai visuomenei, todėl jie žymiai labiau paplitę ir 
gyvybingesni. Tam, kad visuomenė normaliai funkcionuotų, ji turi žinoti, kur vystytis, ko siekti. 
Todėl pagrindinė socialinių mitų funkcija – pasaulėžiūrinė. Kai kurie mąstytojai idealios 
visuomenės modelio ieškojo praeityje, kai kurie – ateityje. Taip pat galima kalbėti apie į praeitį ar 
ateitį nukreiptus mitus. Į praeitį orientuoti visi Aukso amžiaus mitai. Pagrindinis jų turinys – 
kažkada egzistavusios idealios visuomenės aprašymas. Kitų mąstytojų manymu, ideali visuomenė 
ne egzistavo praeityje, o bus ateityje, ir ją būtina sukurti.  Tipiškas tokios mitologijos pavyzdys – 
marksizmas. Jungo manymu, „komunistinis pasaulis turi vieną didelį mitą (kurį mes vadiname 
iliuzija ir veltui viliamės, kad vertindami jį iš aukšto priversime išnykti). Tai laiko išbandymus 
pakėlusi archetipinė svajonė apie Aukso amžių (arba Rojų), kur kiekvienas turi visko iki valiai, o 
didis, teisingas ir išmintingas vadas valdo žmonijos vaikystę. Šis galingas archetipas savo 
infantiliuoju pavidalu pavergė žmones, ir jis niekada neišnyks iš žemės, nors ir kaip atsainiai jį 
vertintume. Mes jį netgi palaikome savo vaikiškumu, nes mūsiškę Vakarų civilizaciją yra pavergusi 
ta pati mitologija. Nesąmoningai mes puoselėjame tas pačias nuostatas, viltis ir lūkesčius. Tikime 
klestinčios gerovės valstybe, visuotine taika, žmonių lygybe, amžinosiomis žmogaus teisėmis, 
teisybe ir teisingumu, ir (gal net  pernelyg stipriai pasakyta) Dievo karalyste žemėje“150. 
 
Žlugus socializmo mitui, Lietuvoje, kaip ir kitose pokomunistinėse valstybėse, atsirado tam tikras 
ideologinis vakuumas, o bandymai jį užpildyti kartais išsilieja į hipertrofuotą savo reikšmės 
suvokimą, spalvingas, pasakytume fantamasgoriškas, ateities vizijas. Ryškiausias pavyzdys 
Beresnevičius knygoje Imperijos darymas išdėstytos pažiūros. Kaip rašo autorius, „mes turime įeiti 
į ES kaip demokratiška imperija, veikdami plotuose, kurie gal pranoks pačios ES teritoriją. Mes iš 
to turime padaryti nuotykį. Mes dar žinome, pažįstame skurdą, vargą, apleistumą, ir dėl viso šito 
pažinimo tebesame labai stiprūs. Mums tereikia panaudoti, kaip sakoma, savo svertus. Ukraina, 
Baltarusija, Užkaukazė – regionai, jaučiantys mums simpatiją iš bendros praeities; o tai dabar 
strateginiai pasaulinės geopolitikos regionai. Mes galime susikurti didelį egzistencinį nuotykį, kuris, 
be kita ko, be politinių dividentų tiesiogiai turėtų duoti ir ekonominių dividentų, padarančių mus 
Baltijos tigru. Politiniu ir ekonominiu“151. 
Nepaisant akivaizdaus naujos, taip pat ir ideologinės mitologijos reikalingumo, tokie bandymai 
vertintini labai santūriai. Pirmiausia mitų negalima sukurti sąmoningomis, tegul ir labai 
geranoriškomis pastangomis. Mitai išreiškia, apibendrina daugelio žmonių mintis, svajones, 
lūkesčius, idealus. Beresnevičiaus siūloma imperialistinė mitologema per daug drastiška ir sunkiai 
suderinama su lietuvišku mentalitetu. Jei naudotume biologines paraboles, Lietuva paskutiniais savo 
istorijos šimtmečiais greičiau primena prastai ganomą ir dažnai kerpamą avelę, o ne grėsmingą 
Žemaitijos miškuose snaudžiantį tigrą. Paversti lietuvišką avelę Baltijos tigru nėra paprasta. Antra 
vertus, tik neigiamai vertinti panašius bandymus negalima. Kaip rašo Neringa Klumbytė, „knygą 

 
149 Wilber, K., The Atman Project. Wheaton, IL: Quest. 1980. P. 4.  
150 Jung C.G. Žvelgiant į pasąmonę, p. 90.  
151 Beresnevičius, G. Imperijos darymas: lietuviškos ideologijos metmenys. Europos Sąjungos ir Lietuvos geopolitika 
XXI a. pirmoje pusėje.  P. 7. 



 61 

negalima atmesti kaip trivialią. Ji apibendrina kaip elitui, taip ir plačiosioms masėms būdingus 
jausmus valstybės, tautos, kasdieninio gyvenimo atžvilgiu. Ji atliepia neišbaigtumo, netikrumo, 
provincialumo ir antrarūšiškumo jausmus ES. Ji išreiškia susirūpinimą tapatybe, tautiškumu, 
valstybiškumu. Ji taip pat gali tarnauti platforma plačiai paplitusiam euroskepticizmui. Ji savotiškai 
paaiškina, kodėl lietuviai jaučiasi nelaimingi ir dažnai žudosi bei kitas socialines deviacijas. Ji 
nubrėžia šalies vidaus ir užsienio politiką 21 amžiuje“152. 
Ypatinga socialinių mitų rūšis – istoriniai mitai. Istoriniai mitai – „išgryninta“ istorija,  tam tikrai 
žmonių grupei priimtina realių praeities įvykių interpretacija, Realiuose istoriniuose įvykiuose 
susipina gausybė siekių, paskatų, idėjų, norų, kilnių jausmų ir niekšingų užmačių. Mitologija nuo to 
atsiriboja. Ji palieka vieną ar keletą reikšmingiausių motyvų ir istorinį įvykį interpretuoja jų 
aspektu.  
Istorinių mitų vaidmuo Vakarų visuomenėse tik didėja. Istorijos sureikšminimas gali reikšti, kad, 
nematanti idealų ateityje, Vakarų visuomenė bando juos atrasti praeityje. Susidomėjimas praeitimi 
gali būti traktuojamas ir kaip vienas iš artėjančios Vakarų civilizacijos pabaigos požymių. Eliade 
rašo: „Daugelyje religijų ir netgi Europos tautų folklore mes aptinkame tikėjimą, jog mirties 
akimirką žmogus iki didžiausių smulkmenų prisimena visą savo praėjusį gyvenimą ir  kad jis negali 
numirti iki to laiko, kol neprisimins ir naujai nepergyvens visą savo asmeninę istoriją. Atminties 
ekrane mirštantis dar kartą peržvelgia savo praeitį. Šiuo požiūriu istoriografijos aistra dabarties 
kultūroje būtų požymis, rodantis jos greitą pražūtį.  Mūsų Vakarų civilizacija, prieš nuskęsdama, 
paskutinį kartą prisimintų savo praeitį – nuo priešistorės iki totalinių karų“153.  
 
Filosofinių mitų ypatybės 
 
Klasikinis filosofinio mito pavyzdys – Platono Timajas. Kaip rašo Naglis Kardelis, „šis dialogas – 
tai vienintelis Platono veikalas, skirtas ne kuriai nors konkrečiai temai (dorybei, laimei, meninei 
kūrybai ir pan.), o tiesiog „viskam“, Visybei (to Meta), t. y. visų objektų totalybei“154. Pats Platonas 
šiame dialoge išdėstytas pažiūras vadina „tikėtinu mitu“155. Kadangi Visybės pažinimo galimybės 
ribotos, nebūtų labai klaidinga visą bent šiokių tokių ontologinių aspiracijų turinčią filosofiją 
priskirti tikėtinų mitų sričiai.  
Aristotelis išskyrė dvi pagrindines filosofijos rūšis: teorinę ir praktinę. Tikėtinais mitais grindžiama 
teorinė filosofija daugiausiai atliko pasaulėžiūrinę, praktinė – orientacinę, jos abi – integracinę 
funkcijas. Ypač pasaulėžiūrinė filosofijos reikšmė išaugo Naujaisiais laikais. Pasak Alberto 
Schweitzerio,  „visa XVIII a. ir XIX a. pradžioje filosofija formavo viešąją nuomonę ir jai 
vadovavo. Ji nagrinėjo klausimus, kurie iškildavo žmonėms ir epochai, ir dėl to puoselėjo nuolatinį 
domėjimąsi kultūra. Anais laikais buvo būdinga elementariai filosofuoti apie žmogų, visuomenę, 
tautą, žmoniją ir kultūrą, o tai savo ruožtu kurstė viešąją nuomonę, vertė entuziastiškai domėtis 
populiariąja filosofija“156.  
Vienas iš ryškesnių orientacinių filosofinių mitų pavyzdžių – Platono dialoge Valstybė pateiktas 
„šaunaus vyro Ero, Armenijos sūnaus, kilusio iš Pamfilijos“, pasakojimas apie jo nuotykius 
anapusinėje erdvėje157. 

 
152 Klumbyte N. The geopolitics of provincialism and the political economy of the Orient in post-EU Lithuania. P. 14. 
(Published 2007). Available from: http://www.princeton.edu/-restudy/soyuz-papers/klumbyte.pdf [cited 4 September 
2009]. 
153 Элиаде M. Мифы современного мира. В Психология религиозности и мистицизма. Минск, Москва: Харвест 
АСТ., 2001. C. 49. 
154 Kardelis N. Išdrįsęs aprėpti Visybę. Kn. Platonas. Timajas. Kritijas. P. 10. 
155  Platonas. Timajas. Kritijas. P. 66. 
156 Šveiceris A. Kultūra ir etika. Vilnius: Mintis, 1989. P. 37. 
157 Platonas. Valstybė. P. 363 – 370. 

http://www.princeton.edu/-restudy/soyuz-papers/klumbyte.pdf


 62 

Integracinės filosofinių mitų funkcijos specifiką bene paprasčiausia pailiustruoti kitu Platono  
pavyzdžiu. Teorinė Platono filosofija atskleidžia būties pagrindą – amžinas, nekintančias idėjas. 
Praktinė filosofija visą žmogaus gyvenimą orientuoja tas idėjas pažinti. Pažindamas idėjas, žmogus 
su jomis integruojasi ir pasiekia aukščiausią gyvenimo tikslą – nemirtingumą: „O ką pasakysime 
apie žmogų, kuriam pasisektų regėti patį grožį – gryną, tyrą, be priemaišų, nepaliestą nei žmogaus 
kūno, spalvų, nei kitų gausių mariųjų niekų, bet galėtų išvysti patį dievišką vienalytį grožį. Manau, 
kad ten žvelgiančio, reikiamu [įrankiu] į tai žiūrinčio ir su juo esančio žmogaus gyvenimas būtų 
menkas? Ar nepagalvoji, kad tik čia, regėdamas grožį tuo, kuo jis regimas, žmogus galės gimdyti ne 
dorybės pamėkles, bet tikrą dorybę, kadangi lies ne pamėklę, bet tikrovę; o pagimdęs ir išmaitinęs 
dorybę, jis turėtų tapti mielas dievams ir – veikiau negu kuris kitas žmogus – nemirtingas?“158 
Dvidešimtame amžiuje, stiprėjant pozityvizmui ir nihilizmui, filosofinių mitų reikšmė silpnėja. 
Kaip rašo Rita Šerpytytė, „galiausiai nihilizmas tampa tuo horizontu, kuris savaip išryškina 
esminius Vakarų filosofinio mąstymo bruožus, raktu, kuriuo atrakinama tai, ką galima įvardyti kaip 
Vakarų mąstymo tradicija“159. Ontologinės problematikos palaipsniui atsisakoma, o bandymai ją 
rutulioti ar pagrįsti  net filosofinėje terpėje neretai sutinkami skeptiškai. Pavyzdžiui, amerikiečių 
filosofas Walteris Kaufmannas Martino Heideggerio kūrybą vertina taip:  
„Jis nebuvo lengvai išjudinamas aibės neigiančių pavyzdžių, kadangi apsistatinėjo tokia 
nežmoniška kalba, kad dažniausios reakcijos į jo prozą buvo keturių tipų: 

1. Ignoravo visiškai neskaitę, kaip žmonijos dauguma. 
2. Truputį paskaitė, palaikė ypač nesuprantama, kaip savaime aiškų dalyką skaitytojas kaltę 

prisiėmė sau, manydamas, kad autoriaus teiginiuose turi būti ko nors daugiau, negu iš pažiūros yra, 
ypač jei pats Heideggeris dažnai sakydavo, kad jie yra ne antropologiniai, o ontologiniai – ne 
žmogaus, bet būties tiesos. 

3. Skaitė, palaikė nesuprantamu, užsispyrę ilgus metus studijavo ir kas gi lieka daryti po ištisų 
metų tokių studijų,gal tapti filosofijos dėstytoju, ginti savo triūsą „aiškinant“ Heideggerį 
studentams, atremiant kaltinimus, kad ir tokiomis pastabomis: „Taip, yra daug dalykų, kurių kol kas 
nesuprantu, bet visą savo gyvenimą paskirsiu tam, kad suprasčiau truputį daugiau“. 

4. Šitas tipas plinta tarp Amerikos intelektualų. Jis Heideggerio iš viso neskaito, bet yra 
girdėjęs apie jį ir jo įtaką, todėl mano, kad jis vertas didelės pagarbos. 

Tokių, kurie žinotų jo darbus ir jų nevertintų, mažai, kadangi kritiški skaitytojai greitai nustato, 
kad jo toliau skaityti neverta“160. Kažin ar reikia pridurti, kad pastariesiems priklauso ir pats  
Kaufmannas.   
Iš kitokių pozicijų filosofijos likimą vertina Algis Mickūnas ir Arvydas Šliogeris. Situacijoje, kai  
akademinėse institucijoje ir idėjų rinkoje „džiaugsmingai skelbiama ir švenčiama neabejotina 
„filosofijos mirtis“161, šie mąstytojai pateikia optimizmu ir viltimi dvelkiančią filosofijos viziją.   
„Ar filosofija gali sugrįžti?“ – klausia Šliogeris. Ir atsako: „Taip, aš tuo nė kiek neabejoju“. Ir 
pratęsia: „Tačiau esama vienos būtinos ir net pakankamos sąlygos: mirtingasis turi padaryti tą patį 
judesį, kurį pirmą kartą yra padarę judėjai – pabėgti iš Egipto ir įsišaknyti savo Pažadėtoje 
Žemėje“162. Kaip apibendrindamas abiejų autorių pozicijas rašo Kardelis: „Algio Mickūno ir 
Arvydo Šliogerio veikalus vienija didele filosofinio mąstymo patirtimi pagrįstas įsitikinimas, kad 
pamatiniai orientyrai, kuriais turėtume vadovautis gyvendami ir mąstydami, yra aptinkami 
paprasčiausioje kasdienybėje, tiesioginės patirties lauke, kuriame kasdien regime sau artimus 
žmonės iš arti, tiesioginio mąstymo zonoje esančius jusliškai patiriamus daiktus. Ribota erdvėje ir 

 
158 Platonas. Puota, arba apie meilę. Vilnius: Aidai, 2000. P. 58. 
159 Šerpytytė R. Nihilizmas ir Vakarų filosofija. Vilnius: Vilniaus universiteto leidykla, 2007. P. 9. 
160 Kaufmann W. Egzistencializmas ir mirtis. In Kultūros prigimtis (sud. Ž. Beliauskas ir S. Juknevičius). Vilnius: 
Valstybinis leidybos centras, 1993. P. 417. 
161 Mickūnas A. Filosofijos pradžia. Kn. Mickūnas A., Šliogeris A. Filosofijos likimas. Vilnius: Baltos lankos, 2008. P. 
13. 
162 Šliogeris A. Filosofijos sugrįžimas. Filosofijos likimas.  P. 540.  



 63 

laike, vienkartiška – ir dėl to unikali, individuali bei nepakartojama – mirtingojo žmogaus patirtis, 
anot abiejų autorių, savo būtiškuoju intensyvumu pranoksta visus tolimų, amžinų ir begalinių, 
inteligibilių ir anapusinių, dieviškų ir šėtoniškų pasaulių gundymus, kuriems nepajėgdavo atsispirti 
dauguma praeities ir nemaža dalis dabarties mąstytojų.“163 Belieka tik pridurti, kad vargšas 
Platonas, kaip ir dauguma didžių praeities ir dabarties mąstytojų, tokiam gundymui atsispirti 
nepajėgė.  
 
Religinių mitų ypatybės 
 
Religiniai mitai skiriasi nuo kitų apimtimi, šaltiniu ir specifine religingų žmonių nuostata jų 
atžvilgiu. Pagal apimtį religiniai mitai platesni už visas kitas mitų rūšis, jie kalba apie tai, aukščiau 
ko, naudojant Anzelmo Kenterberiečio terminiją, nieko negali būti. Atskiro žmogaus gyvenimą jie 
įkomponuoja į visuomenės raidą, o šios raidą traktuoja kaip vieną iš būties kelio aspektų. Be to, jei 
filosofiniai tikėtini mitai dažniausiai kuriami sąmoningomis jų autorių pastangomis, religinių mitų 
šaltinis  yra apreiškimas.  
  
Pirmiausia religiniai mitai nusako kiekvieno konkretaus žmogaus vietą ir paskirtį pasaulyje. Visoms 
agnostikų, skeptikų dvejonėms, dejonėms ir abejonėms jie priešpriešina tvirtą žinojimą. 
Lygindamas Omaro Chajamo ir krikščionišką  pasaulėjautas, Gilbertas Keithas Chestertonas rašo: 
„Chajamo vynas – vaistai, o ne paslaptis. Jis puotauja, nes gyvenimas nelinksmas, jis geria, kai 
jaučiasi nelaimingas. ,Gerk, sako jis, nes tu nežinai, iš kur atėjęs ir kam. Gerk, nes nežinai, kada 
išeisi ir kur. Gerk, nes žvaigždės žiaurios ir pasaulis eina perniek. Gerk, nes nėra kuo tikėti ir nėra 
už ką kovoti. Gerk, nes viskas vienodai nuodėminga ir beprasmiška.’ Taip jis stovi, laikydamas 
taurę rankoje. Bet šalimais altoriuje stovi Kitas, taip pat su taure rankoje. Gerk, sako jis, nes visas 
pasaulis raudonas it vynas, turintis viešpaties meilės ir įniršio atspalvį. Gerk, nes trimitai jau kviečia 
į mūšį. Štai taurė, išgerk prieš kovą. ,Gerkite iš jos visi, nes tai yra mano kraujas – naujosios 
sandoros kraujas, kuris už daugelį išliejamas nuodėmių atleidimui’ (Mt 26, 27-28). Gerk, nes žinau, 
iš kur atėjai ir kam. Gerk, nes žinau, kur eisi ir kada.“164  
 
Pagrindinė religinių žmogaus likimą lemiančių mitų idėja – permaininga gėrio ir blogio kova. 
Dievas sutvėrė žmogų gerą, tačiau  „žaltys buvo gudresnis už visus žemės gyvuliu, kuriuos Viešpats 
Dievas buvo padaręs. Jis tarė moteriškei: Kodėl Dievas judviem įsakė, kad nevalgytumėt iš visų 
Rojaus medžių?“ (Pr 3,1). Adomo ir Ievos istorija atsikartoja kiekviename žmoguje. Gėrio ir blogio 
kova vyksta nuolatos, ir šios kovos baigtis lemia ne tik žemiškąjį, bet ir pomirtinį likimą. 
Krikščionybėje ši idėja atspindėta žinomame Kristaus palyginime apie ožius ir ožkas: „Ir tars 
karalius stovintiems dešinėje: “ateikite, mano Tėvo palaimintieji, paveldėkite nuo pasaulio 
sukūrimo jums paruoštą karalystę!  

Nes aš buvau išalkęs, ir jūs mane pavalgydinote, 
Buvau ištroškęs, ir mane pagirdėte,  
Buvau keleivis, ir mane priglaudėte,  
Ligonis – mane aplankėte,  
Kalinys – atėjote pas mane”. 

Tuomet teisieji klaus: „Viešpatie, kada gi mes tave matėme alkaną ir pavalgydinome, trokštantį ir 
pagirdėme? Kada gi matėme tave keliaujantį ir priglaudėme ar nuogą ir aprengėme? Kada gi 
matėme tave sergantį ar kalinį ir aplankėme?“ Ir atsakys jiems karalius: „Iš tiesų sakau jums, kiek 
kartų tai padarėte vienam iš mažiausiųjų mano brolių, man padarėte“ (Mt 25, 35-40). 
Kaip matome iš šio palyginimo, elgesys kitų žmonių atžvilgiu – pagrindinis žmogaus vertę 
nusakantis ir pomirtinį jo likimą lemiantis veiksnys. Tokiu būdu, religiniai atskiro individo likimą 

 
163 Kardelis N. Pratarmė. Ten pat. P. 8. 
164 Čestertonas G.K. Rinktinė. Sudarė A. Juozaitis. Vilnius: Mintis, 1989. P. 160, 161. 



 64 

lemiantys mitai perauga į santykius tarp žmonių analizuojančius, t. y. socialinius mitus. Religiniai 
socialiniai mitai gali kalbėti apie žmonių grupių, tautų ar visos žmonijos kilmę, esmę ir istorinį 
likimą.  Ryškiausias tokio tipo mitologijos pavyzdys – Senajame Testamente atpasakota žydų tautos 
istorija. Tarp žmonijos istoriją atspindinčių mitų ryškumu ir įtaiga išsiskiria šv. Jono „Apokalipsė“.  
 
Daugelyje religinių ar religinių-filosofinių mitų žmogus traktuojamas ne kaip tam tikros socialinės 
grupės, tautos, o žmonijos dalis. Žmonija suvokiama ne kaip socialinis, o greičiau ontologinis 
derinys. Įvairios religinės, filosofinės koncepcijos ar mitai šį derinį vadina skirtingai, tačiau visos 
jos sutinka, kad tai – aukščiausia mūsų pažinimo ir suvokimo esybė. Kaip rašoma Rigvedoje, „didis 
Puruša, jis apima visą regimą pasaulį ir dar dešimt pirštų už jo“165.  Vakarų filosofijoje šią idėją 
rutuliojo daugelis mąstytojų, tačiau bene ryškiausiai išreiškė Paracelsas: „Jei mes bandysime 
suvokti vidinio žmogaus ištakas ar kūną, būtina pažymėti, jog visi vidiniai kūnai yra ne kas kita, 
kaip vienas kūnas, ir jis vienintelis visiems žmoniems, nors ir padalintas į dalis, skiriančias vieną 
kūną nuo kito. O jei juos visus sudėtume į vieną, tai bus ne kas kita, kaip viena šviesa ir vienas 
protas“166.  
 
Kadangi konkretus žmogus yra Transcendentinio  Žmogaus dalis, bet koks  jo veiksmas atsiliepia 
visumai. Kaip rankos negali kenkti kojoms, nepakenkdamos visam kūnui, o tuo pačiu ir sau, taip ir 
žmonės negali daryti blogio kitiems, nepakenkdami tuo pačiu sau. Ir atvirkščiai – bet kokia kitų 
labui nukreipta veikla stiprina visumą ir teigiamai atsiliepia konkretaus individo likimui. Tokiu 
būdu visų žmonių vienybės supratimas – galutinis religinės moralės ir mitologijos tikslas, tik tai, 
kas religinėje moralėje traktuojama kaip moralinės veiklos  prielaida, mitologijoje traktuojama kaip 
faktas.  
 
Kita religinių-filosofinių mitų rūšis, netgi pakopa – ne tik visų individų, bet Dievo ir žmogaus 
vienybę grindžiantys mitai.  Apie Dievo ir žmogaus vienybę kalbama visose pagrindinėse pasaulio 
religijose. Bhagavadgytoje skaitome: „Aš vienodas visiems pasauly: neapkenčiantiems ir 
mylintiesiems; tie, kas garbsto mane džiaugsmingai, jie - Many, Aš - juose gyvenam“167. Garsus 
sufijus Husayn Mansūr Al-Hallaj rašė:  
„Dėl Tavęs aš skubėjau per žemę ir vandenį, perėjau lygumas ir kopiau į kalną, ir nuo visko, ką 
sutikdavau, aš nusukdavau savo veidą, kol nepasiekiau tos vietos, kur esu vienas su Tavimi. 

Aš esu Jis, kurį myliu, Jis, kurį myliu, yra aš. 
Mes esame dvi dvasios, gyvenančios kūne. 
Kai tu matai mane, tu matai Jį, 
Ir kai tu matai Jį, tuomet matai mus abu“168.  
 

Nesvetima Dievo ir žmogaus vienybės idėja ir krikščionybei. Kristus ne tik save tapatina su Dievu, 
(„aš ir Tėvas esame viena“), bet ir meldžiasi už tai, kad ši vienybė  taptų pasiekiama  kitiems: 
„Ne tik už juos meldžiu,  
  bet ir už tuos, 
  kurie per jų žodį mane įtikės: 
  tegul visi bus viena! 
  Kaip tu, Tėve, manyje, ir aš tavyje, 
  Tegul ir jie bus viena mumyse, 
   kad pasaulis įtikėtų, jog tu esi mane siuntęs“ (Jn 17, 20-21). 

 
165 Rigveda, 10,90. 
166 Paracelsus. Liber de generatione hominis. VIII, p. 172. Cit. iš: Юнг K. Г. О природе псих.. Рефл–бук, Ваклер, 
2002. С. 41.  
167 Senovės Rytų poezija.  Vilnius: Vaga, 1991. P. 425. 
168 Readings from the Mystics of Islam by Margaret Smith. London, Lurac Company CTH, 1950, p. 37. 



 65 

 
Mitų, kaip ir bet kokios kitos kūrybos šaltinis yra įkvėpimas. Religinio įkvėpimo pagautas žmogus 
skelbia apreiškimą. Kai kurie apreiškimai reikšmingi tik tam tikrai žmonių grupei, kai kurie visai 
žmonijai. Faktiškai apreiškimas  reiškia, kad pasąmonėje susikaupė daug psichinės energijos, kuri 
ieško išeities. Kaip biologinės evoliucijos eigoje gamta išbando naujas gyvybės formas, taip ir 
dvasinės evoliucijos kelyje ji bando naujus dvasinės raidos variantus. Apreiškimai – pasąmonės 
desantai į niekieno žemę. Jais gamta nurodo žmonijai naujus dvasinės evoliucijos kelius. 
Religija, kaip ir mokslas, remiasi tam tikrais neįrodomais teiginiais – aksiomomis ir postulatais. 
Religijoje – tai dogmos. Sąlyginai galima išskirti dvi dogmų rūšis: pagrindines ir išvestines. 
Pagrindinės dogmos visada remiasi kieno nors mistiniu patyrimu, išvestinės atsiranda siekiant 
sukurti pilnesnę ir sklandesnę religinę sistemą.   
 
Naujaisiais laikais prasidėjusi sekuliarizacija pakirto religinio pasaulėvaizdžio ir religinės 
mitologijos šaknis. Tokioje situacijoje kai kurie mąstytojai bandė kurti naujus, naujausiais mokslo 
laimėjimais paremtus mitus. Bene ryškiausias bandymas šioje srityje priklauso žinomam 
mokslininkui paleontologui, Jėzaus ordino nariui Teilhard’ui de Chardinui. Jo knygoje Žmogaus 
fenomenas169 išdėstytas XX amžiaus moksliniais pasiekimais paremtas krikščioniškasis mitas 
susilaukė tam tikro intelektualų dėmesio ir simpatijų, tačiau nepelnė platesnio pripažinimo. 
 
Dideles viltis su krikščionybės atgimimu siejo Jungas. Kai Freudas pasiūlė jam sujungti 
psichoanalizę su vienu iš tuo metu besikuriančiu etiniu ordinu, Jungas atsisakė. Laiške Freudui jis 
savo atsisakymą motyvavo taip: „Aš manau, kad psichoanalizė turi žymiai puikesnį ir didingesnį 
uždavinį, negu susilieti su etiniu ordinu. Psichoanalizei, mano manymu, reikia duoti laiko, kad ji 
galėtų iš daugelio centrų prasiskverbti į tautų sąmonę, vėl pažadinti inteligentijos skonį mitams ir 
simboliams, atsargiai grąžinti Kristui pranašaujančio vynmedžio Dievo įvaizdį, kokiu jis kažkada 
buvo, ir tokiu būdu prisipildyti ekstatine krikščionybės energija, viską suvesti į vieną pabaigą, 
padaryti iš kulto ir švento mito tai, kuo jie buvo, o būtent, svaiginančią džiaugsmingą šventę, 
kurioje etinis ir gyvuliškas pradas žmoguje susilieja į vieną. Būtent tame ir slypi pagrindinė 
senosios religijos paskirtis. 
Religiją gali pakeisti tik religija.  
Etinė seksualinės laisvės problema neaprėpiama ir verta visų sąžingų mokslininkų pastangų. Du 
tūkstančiai krikščionybės metų turi gauti tinkamą pakaitalą (tokio pat galingo masinio judėjimo 
pavidalu). 
Tik išminčiai per savo intelektualinę puikybę žino, kas yra etika, kitiems žmonėms neapseiti be 
amžinai tikro mito“170.   
Praėjęs šimtmetis nepatvirtino Jungo optimizmo. Tradiciniai krikščioniškieji mitai vaidina vis 
menkesnį vaidmenį žmonių gyvenime, naujais – tokiais, kaip Žmogaus fenomenas – tiki tik 
negausus entuziastų būrys. Tą galime pasakyti ir visas kitas mitų rūšis. Pagrindinė priežastis – vis 
stiprėjantis Vakarų visuomenės individualizmas. Mitai negali klestėti individualizmą skatinančioje 
visuomenėje, nes pagal savo prigimtį yra kolektyvinės pasąmonės kūriniai.  
 
Svarbus religinių mitų bruožas – imperatyvinis jų pobūdis. Jie ne tik aiškina pasaulį, bet ir 
suponuoja tam tikrą veiklą. Pagal turinį jie artimiausi tikėtiniems mitams. Tačiau, skirtingai nuo 
Platono Timajaus, kurį perskaičius su kai kuriais teiginiais galima sutikti, su kai kuriais – ne, tačiau 
bet kuriuo atveju toliau užsiiminėti kasdieniniais rūpesčiais ir darbais, religija reikalauja 
atsivertimo, gyvenimo perkeitimo. „Kam vadinate mane: ‘Viešpatie, Viešpatie’, o nedarote, ką 

 
169 Tejaras de Šardenas P. Žmogaus fenomenas. Vilnius: Mintis, 1995. 
170 Jung C. G., The Freud/Jung Letters. London: Hogarth Press and Routlege and Kogan Paul, 1974. 1910 m. vasario 11 
d. laiškas.  



 66 

sakau?!” (Lk 6, 46). Religija – savanoriškas tikėtinų mitų priėmimas ir gyvenimas pagal jų keliamus 
reikalavimus. 
Pakeisti gyvenimą pagal mitų reikalavimus galima tik tikint jų teisingumu. Religiniai mitai 
tikinčiųjų žmonių niekada nesuvokiami kaip mitai, o kaip tiesa. Tikėjimas paverčia mitus tiesa. Tai 
ir yra specifinė nuostata šios rūšies bendražmogiškų mitų atžvilgiu. Apie tikėjimo vaidmenį 
formuojant religinius vaizdinius  ir jų sklaidą kalbėsime kitame skyriuje.  
 
Išvados  
 
Mitai – specifinė naratyvo forma, kurianti bemaž integralų pasaulio paveikslą, nurodanti žmogaus 
vietą šiame paveiksle, aiškinanti, kodėl vienoje ar kitoje situacijoje žmogus privalo elgtis taip, o ne 
kitaip. Mitai visuomenėje atlieka įvairias funkcijas, iš kurių šiame skyriuje šiek tiek plačiau 
panagrinėtos trys: orientacinė, integracinė ir pasaulėžiūrinė. Orientacinė funkcija reiškiasi tuo, jog 
mitai vaidina svarbesnį ar menkesnį vaidmenį grindžiant ir teorinę, ir praktinę žmogaus veiklą. 
Integracinė funkcija pasireiškia tuo, jog mitai nurodo žmogaus vietą socialiniuose ar ontologiniuose 
deriniuose ir pagrindines integracijos į tuos derinius formas bei būdus. Pasaulėžiūrinė reiškiasi 
tuo,kad mitai sudaro didesnę ar mažesnę pasaulėžiūros dalį.  
 
Įvairios mitų rūšys skirtingai atlieka pasaulėžiūrinę funkciją. Moksliniai mitai aiškina tik nedidelę 
pasaulio dalį, būties fragmentą, socialiniai mitai įrašo žmogaus gyvenimą į visuomenės ir/ar 
žmonijos kontekstą. Filosofiniai mitai byloja apie būties kilmę, esmę, raidos dėsningumus. 
Religiniai mitai aprėpia ne tik regimą, bet ir viršjuslinę būtį. Nuo kitų mitų rūšių jie skiriasi pagal 
apimtį, šaltinį, specifinę nuostatą. Religiniai mitai yra plačiausios apimties. Atskiro žmogaus 
gyvenimą jie įkomponuoja į visuomenės raidą, o jos kelią traktuoja kaip vieną iš būties raidos 
aspektų. Religinių mitų šaltinis – apreiškimas, tikėjimas yra specifinė jų atžvilgiu egzistuojanti 
nuostata.  



 67 

Septintas skyrius. Esat dievai: ontologinė religijos funkcija 
 
Žymaus XVII a. vokiečių poeto mistiko Angelus Silesius Cherubiniškose klajonių eilėse skaitome: 
„Jei Dievui nepadėsiu aš, nė kirminas neatsiras.“171 Kitame dvieilyje ši mintis suformuluota dar 
kategoriškiau: „Ką Dievas be manęs  darys? Jei mirsiu aš – išnyks ir Jis.“172 Kas tai - pretenzingos 
poeto klejonės, ar ypatinga, daugumai mirtingųjų ne tik kad neprieinama, bet net nesuprantama 
patyrimo forma? Kuo reiškiasi žmogaus pagalba Dievui? Ir svarbiausia: koks turi būti pasaulis , kad 
žmogus jame jaustųsi ne tik Dievo kūriniu, bet ir pagalbininku ar net bendraautoriumi? Tokios 
pagrindinės šiame skyriuje svarstomos problemos.  
 
Galimi trys svarbiausi žmogaus ir Dievo santykio aspektai. Pagal pirmą  žmogus ir Dievas yra 
visiškai skirtingos, pagal antrą – iš dalies sutampančios, pagal trečią – tapačios esybės. Visi šie 
variantai nuodugniai išnagrinėti atitinkamoje filosofinėje ir religinėje literatūroje. Jei Dievas 
suvokiamas kaip visiškai ar bent jau iš dalies nuo žmogaus nepriklausoma esybė, Jis tampa 
pagrindiniu, o neretai ir vieninteliu pasaulio darnos, tvarkos, harmonijos šaltiniu. Tačiau tada Jam 
tenka atsakomybė ir už visą pasaulyje egzistuojantį, o neretai ir vyraujantį blogį. Be to, toks 
pasaulėvaizdis sumenkina kūrybines žmogaus pastangas, jo gebėjimą kurti arba bent jau 
reikšmingai veikti aplinką. Todėl daugelis religinių mąstytojų ir filosofų grindė teorijas, teigiančias, 
kad Dievas ir Žmogus iš esmės yra tas pats.  
Kai kam Dievo ir Žmogaus vienybės idėja gali pasirodyti jei ne šventvagiška, tai bent jau keista. 
Atrodytų, sugretinami ir netgi tapatinami du iš pirmo žvilgsnio nepalyginami dalykai: viena, 
Dievas, ne tik dangaus ir Žemės, bet ir visų kada nors egzistavusių ar egzistuosiančių pasaulių 
kūrėjas, antra – žmogus, kurį sunaikinti, anot Pascalio, „nereikia apsiginkluoti visai Visatai: garų, 
vandens lašo pakanka jam užmušti“173. Ir vis dėlto būtent ši idėja geriausiai pagrindžia žmogaus 
vietą ir reikšmę pasaulyje, iš pasyvaus pasaulio dramos stebėtojo paverčia jį aktyviu jos dalyviu ar 
net autoriumi. 
Išskirtinį žmogaus vaidmenį būties struktūroje grindžiančių idėjų galima aptikti daugelio religinių 
mąstytojų, pirmiausia Ibn Arabi, Svamio Vivekanandos, Fichtes kūriniuose. Lietuvoje religinio 
tikėjimo specifika tyrinėta Arvydo Šliogerio174, Tomo Sodeikos175, Nerijos Putinaitės176 darbuose. 
Šiame skyriuje ontologinė religijos funkcija nagrinėjama patyrimo, vaizduotės, kalbos ir tikėjimo 
sąvokų pagalba. Pagrindinę jame grindžiamą idėją trumpai galima suformuluoti taip. Žmogiškasis 
pasaulis yra vaizduotės pasaulis. Tikėjimas – pagrindinė vaizduotės turinius atrenkanti, rūšiuojanti, 
organizuojanti jėga. Valdydamas vaizduotės turinius, tikėjimas valdo pasaulį.  
 
Pagrindinės sąvokos  
 
Žmogaus santykis su pasauliu prasideda, o neretai ir užsibaigia jusliniu suvokimu. Nepaisant to, kad 
absoliuti dauguma turi tas pačias penkias jusles, žmonių juslinis suvokimas yra labai skirtingas. 
Žmogiškojo suvokimo ypatybės priklauso nuo psichologinio asmenybės tipo (kažin ar reikia 
įrodinėti, jog jausminio tipo žmogus pasaulį suvokia kitaip, negu racionalaus) ir nuo jos patyrimo.  
Sąlyginai galima išskirti dvi pagrindines patyrimo rūšis: išorinį ir vidinį. Išorinį lemia juslinis 
suvokimas, vidinį – pasąmonėje vykstantys procesai. Būtina vidinio patyrimo sąlyga – atvirumas 
pasąmonei. Jei uždaros pasąmones žmonių didžiąją patyrimo dalį formuoja išoriniame pasaulyje 

 
171 Angelus Silesius. Wonderlieder. 1, 96. Selections. Translated with an Introduction by S.E. Crowford Flesh. London: 
George Allen and Unwin Ltd., 1932.  
172 Ten pat. 
173 Paskalis B. Mintys. Filosofijos istorijos chrestomatija. Renesansas. P. 356. 
174 Šliogeris A. Alfa ir Omega. Vilnius: Pradai, 1999. 
175 Sodeika T, Apie tikėjimo prasmę,  Naujasis židinys-Aidai, 1993, Nr. 1.  
176 Putinaitė N. (sud.) Tikėjimo prieigos. Vilnius: Aidai, 2003. 



 68 

vykstantys ar vykę įvykiai ir reiškiniai, atviriems pasąmonei individams išorinė aplinka tėra  
pasąmonėje vykstančių procesų išraiška ir sklaida.  
Ypatinga pasąmonės raiškos forma – vaizduotė. Paprasčiausiai vaizduotę galima apibrėžti kaip 
psichinę funkciją, generuojančią vaizdus. Kartais tą generavimą gali sukelti kokie nors išoriniai 
dirgikliai – pavyzdžiui, matydami nemalonų mums žmogų, galime vaizduotėje pripiešti jam asilo 
ausis, bet neretai psichika generuoja vaizdus nepriklausomai nuo mūsų pastangų. Taip tremtyje 
esantį žmogų gali nuolatos persekioti gimtųjų vietų vaizdai. Tolstojus Vaikystėje aprašo vieną 
žiauriausių  jam kažkada skirtų bausmių – stovėti kampe ir negalvoti apie baltą mešką. Nepaisant 
herojiškų vaiko pastangų, baltos meškos paveikslas vis šmėkščiojo jo vaizduotėje, o kartais 
užvaldydavo ją visiškai.  
Kita vaizduotės raiškos sritis – jausmai. Vaizduotės dėka mes galime ne tiktai kažką matyti, bet ir 
išgyventi. Pavyzdžiui, vizito pas dantų gydytoją bijantis žmogus gali vaizduotėje patirti visus 
nemalonius su šia procedūra susijusius jausmus. Antra vertus, apie šlovę svajojantis žmogus 
vaizduotėje gali matyti save draugų, pažįstamų, žiniasklaidos dėmesio centre. Taigi dalis vaizduotės 
susieta su juslėmis – pirmiausia su regėjimu, dalis – su jausmais. Egzistuoja ir kitos, sunkiau 
identifikuojamos vaizduotės formos, kai jausmai glaudžiai susipina su vaizdiniais, realybė su 
fantazijomis.  
Vaizduotė – labai individualus dalykas, tačiau tam tikromis sąlygomis žmonių vaizduotės turiniai 
gali būti labai panašūs ar net sutapti. Pavyzdžiui, mokytojas klasėje gali paprašyti mokinių aprašyti  
įsivaizduojamą drakoną. Kiekvienas drakoną įsivaizduoja savaip, bet svarstydami ir aptarinėdami  
jie gali sukurti gal ir ne visiems, tačiau daugumai priimtiną drakono vaizdą. Panašiai  atsiskleidžia 
jausmai. Kitoje pamokoje mokytojas gali paprašyti įsivaizduoti, ką mokiniai jaustų, sutikę drakoną, 
ir gauti panašų rezultatą. Taigi šalia individualių vaizduotės turinių galima kalbėti ir apie tam 
tikroms grupėms būdingus, ar kolektyvinius vaizduotės turinius.  Kolektyvinė ir individuali 
vaizduotė gali reikštis kaip vaizdiniai, jausmai, idėjos.  
 
Norėdami kurti kolektyvinį vaizdinį, mes turime perteikti savo įsivaizdavimą kitiems. Pagrindinė ir 
praktiškai vienintelė tokio perteikimo forma – kalba. Jau Kantas pabrėžė išskirtinį sąvokų vaidmenį 
organizuojant juslinį suvokimą. Dar svarbesnis kalbos vaidmuo formuojant, struktūruojant 
pasąmonę. Gerai žinomas Lacano teiginys, kad „pasąmonė (nesąmoningumas) struktūruota kaip 
kalba“177.  Šis teiginys teisingas tuo atveju, jei, kaip mokė Parmenidas, „tas pats yra kalba ir tai, 
apie ką kalba“. Tačiau kalbos galimybių struktūruojant pasąmonę negalima pervertinti. Ribotos 
kalbos galimybės išplaukia iš to, kad net būdama lanksti ir daugiareikšmė kalba, yra ženklų sistema, 
pastarieji esti sustingę. Pasąmonė – dinaminis pradas. Kuo stabilesnis objektas ar reiškinys, tuo 
lengviau jį struktūruoti. Ganėtinai lengva „beformį  granito luitą“ paversti  skulptūra. Sunkiau 
struktūruoti vandenį. O kaip struktūruoti vėją? Sustabdytas vėjas – jau ne vėjas. Todėl bet koks 
struktūravimas yra laikinas. Į sąmonę nuolat veržiasi neįvardyti, nestruktūruoti turiniai, į kuriuos 
turime atsižvelgti, ir kurie anksčiau ar vėliau verčia pakoreguoti egzistuojančią verbalinę sistemą, 
pervardijant jau egzistuojančias ar nusakant naujas pasąmonėje besiformuojančias jėgas. Vienas 
ryškesnių  pavyzdžių – dievo Indros transformacijos indų mitologijoje. 
 
Taigi, kuo sudėtingesni pasąmonėje vykstantys procesai ir reiškiniai, tuo silpnesnė galimybė juos 
išreikšti žodžiais, o kuo silpnesnė jų verbalizacijos galimybė, tuo svarbesnį vaidmenį vaidina 
tikėjimas. Iš daugelio tikėjimo sampratų išskirsime keturias reikšmingiausias mūsų nagrinėjamų 
problemų kontekste.  
Pirmiausia tikėjimas gali reikšti specifinę nuostatą kokių nors esą teisingų teiginių atžvilgiu. Kaip 
rašė  Kantas, „jei teisingumas pripažįstamas tik subjektyviai ir kartu laikomas objektyviai 
nepakankamu, tai jis vadinas tikėjimu“178. Martinas Buberis išskyrė dvi tikėjimo formas: „Viena 

 
177 Lacan J. La science et la verite. Cahiers pour analise. Paris: Seuil, 1966. P. 247. 
178 Kant, I. Grynojo proto kritika. P. 562. 



 69 

tikėjimo forma pasireiškia tuo, kad aš pasitikiu kuo nors, nors neturiu „pakankamo pagrindo“ 
pasitikėti tuo žmogumi. Kita tikėjimo forma pasireiškia tuo, jog aš taip pat be pakankamo pagrindo 
pripažįstu kieno nors teisingumą“179.  Abiem šiais atvejais tikėjimas iškyla  kaip žinojimo trūkumas. 
Tikime todėl, kad nežinome. Jei žinotume, nereikėtų tikėti.  
Kitas tikėjimo aspektas – tikėjimas kaip reikšmės suteikimas. Mes žinome daug ką, bet ne viskuo, 
ką žinome, tikime. Šia prasme tikėjimas yra aukštesnė už žinojimą pažinimo forma. Kaip rašė 
Fichte: „Tikėjimas patvirtina žinojimą ir tuo pakelia iki tikrumo bei įsitikinimo tai, kas be jo galėtų 
būti tik apgaulė. Tikėjimas – tai ne žinojimas, bet valios sprendimas suteikti žinojimui reikšmę.“180   
Trečia tikėjimo samprata - tikėjimas kaip pagrindinė ego bei kitus kompleksus formuojanti jėga. 
Įvairios filosofinės, religinės, ideologinės koncepcijos pateikia skirtingas žmogaus sampratas. Kas 
yra žmogus „iš tikrųjų“? Dvikojis besplunksnis, kai manė kai kurie senovės graikai? Socialinių 
santykių visuma, kaip tvirtino Marxas? Gyvulys, besimaitinantis transcendentu, kaip teigė Jacques 
Maritainas?  Pagal tai, kokias pažiūras pasirenka vienas ar kitas žmogus, formuojasi jo ego. Bet 
kuriuo atveju individas tampa tuo, kuo tiki esąs. Bhagavadgitoje ši mintis suformuluota taip: 

„Tu supraski būtybių viltys 
atitinka vidinę jų esmę; 
žmogus – tai, ką jis tiki, kuo vilias, 
nes tikėjimas sukuria žmogų.“181  

Ketvirtas tikėjimo aspektas – tikėjimas kaip specifinė psichinės energijos rūšis, pagrindinė ne tik 
ego, bet ir būtį formuojanti jėga. Žinoma Tibeto religijos tyrinėtoja Alexandra David-Neel rašo, kad  
„tikėjimas pats savaime yra milžiniška judinanti jėga. Ji veikia nepriklausomai nuo vidinių 
garbinimo objekto savybių. Dievas gali būti akmeniu, dvasinis vadovas – pačiu paprasčiausiu 
žmogumi, ir vis dėlto tikėjimas jais ir jų garbinimas gali pažadinti tikinčiajam neregėtą energiją ir 
anksčiau užslėptus gebėjimus“182. Tikėjimo kaip specifinės energijos rūšies samprata nesvetima ir 
Šliogeriui: „Tikėjimo judesys – tai visų pirma didžiulės energijos pliūpsnis, susilydantis į tikėjimo 
objektą, taigi tą objektą būtent išskiriantis iš sąmonės ir išorės pasaulio srauto neapibrėžtybės, 
tikybos stichijos.“183  
 
Ikireliginės kūrybos formos 
 
Mokslinės kūrybos kontūrai  
 
Paprasčiausiai mokslą galima apibūdinti kaip pasaulio pažinimą sąvokų pagalba. Visos moksle 
naudojamos sąvokos griežtai apibrėžtos ir suprantamos kiekvienam mokslinės bendrijos nariui. Šių 
sąvokų ar terminų pagalba kuriamas mokslinis pasaulėvaizdis. Be abejo, jis nuolat kinta: vieni 
terminai papildo ar keičia kitus, vienos paradigmos išstumia kitas, tačiau pats kūrybos procesas 
nenutrūksta ir niekada nesibaigia. Sąvokų pagalba kuriamas mokslinis pasaulėvaizdis yra 
kolektyvinės mokslininkų kūrybos rezultatas, arba   kolektyvinė vaizduotė.   
Tikėjimo reikšmė moksle dvejopa. Viena vertus, tikėjimas – būtina pažinimo sąlyga. Be tikėjimo 
aksiomomis ar postulatais neįmanomas joks mokslas. Kitas aspektas – tikėjimas ne kokiomis nors 
tiesomis, o mokslu apskritai. Tikėjimas jei ne mokslo visagalybe, bent jau jo jėga – svarbus, o 
neretai pagrindinis mokslinės kūrybos stimulas.  
 
Socialinės bei politinės kūrybos ypatybės 
 

 
179 Бубер М. Два образа веры. Москва: Республика, 1995. С. 234. 
180 Fichte J. G. Žmogaus paskirtis. P. 129. 
181 Senovės Rytų poezija. P. 456. 
182 Давид-Неель А. Посвящения и посвященные в Тибете. Москва: Гелиос, 2003. C. 46. 
183 Šliogeris A. Alfa ir Omega.  P.34. 



 70 

Svarbus mokslinio tikėjimo bruožas – abejingumas tikėjimo tiesoms. Mokslui nesvarbus tikėjimo 
objektas, tarkim, jei nepatikėtume, kad dvi lygiagretės tiesės susikirs plokščiame paviršiuje, 
patikėtume, kad jos susikirs sferiniame, jei netikime, kad visi kūnai traukia vieni kitus, patikėsime, 
jog erdvės ir laiko kontinuume kai kurių kūnų trajektorijos anksčiau ar vėliau susikirs ir pan. Kitaip 
yra socialiniame ir politiniame gyvenime. Svarbų, o neretai lemiamą vaidmenį kuriant, vertinant, 
priimant ar atmetant socialines teorijas, vaidina jausmai. Kaip teigė Marxas, „pažeminimas – 
revoliucijos emocija”184.  Apie vieno žinomiausių XX a. marksizmo teoretikų ir praktikų Levo 
Trockio gyvenimo kelią nulėmusius jausmus galima spręsti iš šio autobiografijos fragmento: „Pirmą 
reikšmingą savo gyvenimo kryžkelę aš priėjau politiškai nepasirengęs netgi savo septyniolikai 
metų. Per daug klausimų kilo man iš karto, be jokio eiliškumo ar nuoseklumo. Aš blaškiausi. 
Nepaisant to, galima drąsiai tvirtinti, kad gyvenimas į mano sąmonę jau buvo įdėjęs didelį 
socialinio protesto kiekį: Kas jį sudarė? Užuojauta skriaudžiamiems ir pasipiktinimas neteisingumu. 
Antras jausmas buvo, ko gero, stipriausias. Pradedant ankstyvąja vaikyste, visuose mano 
buitiniuose įspūdžiuose neteisingumas reiškėsi pačiomis grubiausiomis ir labiausiai apnuogintomis 
formomis, neteisingumas neretai reikšdavosi kaip įžūlus nebaudžiamumas, žmogiškasis orumas 
buvo trypiamas kiekviename žingsnyje. Užtenka prisiminti valstiečių plakimus. Visa tai aš suvokiau 
labai aštriai dar prieš bet kokią teoriją ir visa tai kaupė manyje didelės sprogstamosios galios 
įspūdžius.“185 
 
Taigi tam tikri nepriimtini socialinio gyvenimo aspektai kaupia pasąmonėje neigimą energiją, ar 
Trockio žodžiais tariant, „didelės sprogstamosios galios įspūdžius“. Šie „įspūdžiai“, ar, platesne 
prasme, psichinė energija, anksčiau ar vėliau objektyvuojasi. Galimi trys pasąmonėje susikaupusios 
socialiai reikšmingos psichinės energijos objektyvavimo variantai. Pirmiausia pasąmonėje 
susikaupusi energija gali prasiveržti stichiškai, be jokio teorinio pagrindimo ar apmąstymų. Tai 
tinka ir  atskiriems individams,  ir žmonių grupėms ar masėms. Tam tikriems jausmams pasiekus 
kritinę masę, kyla maištai, kurių apstu kiekvienos tautos istorijoje. Kolektyvinėje pasąmonėje 
susikaupusiai energijai slūgstant, maištai rimsta, kol neužgęsta visai. Kitas pasąmonėje 
susikaupusios energijos objektyvavimosi variantas – kryptingi arba valdomi maištai. Sėkmės 
susilaukia ar bent jau gali tikėtis tik tvirtos valios vadas, toks, kuris sugeba suvienyti, suburti, 
sujungti įvairiausių interesų, pažiūrų žmonės vienam bendram tikslui.  Valia, anot Jungo, – 
psichinės energijos suma186. Vadinasi, kuo didesnė pasąmonėje susikaupusi psichinė energija 
veržiasi pro kokio nors žmogaus sąmonę, tuo tvirtesnė jo valia. Savo pačių protu, polinkiais ar 
jausmais besivadovaujantys vadai dažniausiai užbaigia savo karjerą jos net nepradėję. Ir, pagaliau, 
pagal trečią variantą pasąmonėje susikaupę jausmai pirmiausia objektyvuojasi tam tikrų racionalių 
schemų – teorijų – pavidalu. Šios teorijos, viena vertus, atskleidžia egzistuojančios visuomenės 
trūkumus, kita vertus, kuria idealios visuomenės modelį ir jos pasiekimo būdus. Kolektyvinė 
vaizduotė šiuo atveju reiškiasi kaip daugelio žmonių vaizduotėje egzistuojantis tobulos visuomenės 
modelis.  
   
Kolektyvinė vaizduotė visada kuriama kalbos pagalba. Kartais ideali visuomenė aprašoma kasdiene 
kalba, kaip Thomo Moro „Utopijoje“, kartais vartojama speciali terminija. Pavyzdžiui, vietoj 
meilės, neapykantos, prievartos Marxo teorija vartoja eksplotacijos, klasių kovos, susvetimėjimo 
sąvokas. Tačiau specialios kokios nors teorijos terminija galioja tik šia teorija tikintiems žmonėms. 
Kiti jos atžvilgiu yra abejingi arba laiko ją klaidinga. 
Svarbų vaidmenį socialiniame politiniame gyvenime vaidina simboliai. Simbolis – emocionaliai 
užkoduotas ženklas. Simbolio sąvoka naudojama ir moksliniame pažinime – pavyzdžiui, 
matematikoje, tačiau skirtinga, negu socialiniame gyvenime, prasme. Tam, kad naudotumėmės 

 
184 Cituojama iš J.Gilligan. Smurtas: apmąstymai apie nacionalinę epidemiją. Vilnius: ALF/Vaga, 2007. P.199. 
185 Троцкий Л.  Moя жизнь. http://www.zhurnal.ru/magister/library/trotsky/trotl026.htm [žiūrėta 2010.02.16]. 
186 Jung C.G. Psichologiniai tipai, p. 581.. 

http://www.zhurnal.ru/magister/library/trotsky/trotl026.htm


 71 

matematiniais simboliais, užtenka žinoti jų reikšmę, politiniai simboliai visada susieti su tam tikrais 
išgyvenimais. Tas pats objektas ar reiškinys vieniems žmonėms gali būti tik ženklas, kitiems – 
simbolis. Pavyzdžiui, paminklas sukilimo dalyviams gali reikšti, jog valdžia rūpinasi istorine 
atmintimi ir skiria tam lėšų, kitiems individams  tai  bus tautos heroizmo, pasiaukojimo simbolis.  
 
Dalis socialinių teorijų pasitenkina visuomenės raidos analize, kita visuomenės raidą bando  
įkomponuoti į būties raidą. Antru atveju socialinės teorijos pereina į filosofines.  
 
Filosofinės kūrybos bruožai 
 
Jei pasaulio mokslininkai naudoja tas pačias sąvokas, filosofinė pasaulėžiūra visiškai priklauso nuo 
istorinio-kultūrinio konteksto. Senovės indų kultūros pagrindą sudaro vienos, kiniečių – kitos, 
graikų – trečios sąvokos. Dažniausiai filosofinės sąvokos kuriamos suteikiant naują prasmę jau 
anksčiau vienoje ar kitoje kultūroje egzistavusioms sąvokoms. Lao Zi skaitome: „Yra toksai, kuris į 
vieną daiktą susiliejęs, anksčiau už dangų atsiradęs ir už žemę. Bekūnis, nebylus, - būty jis nuo kitų 
atsiribojęs ir niekada nepasikeis; jis nuolatos kely ir niekada nestabtelės atokvėpio. Jis gali būti 
laikomas gimdytoju dangaus ir visko, kas po dangumi. Aš nežinau, kuo jis vardu. Man tenka jį 
vadinti Dao...“187 
Pradžioje dao pamatė savo vaizduotėje vienas žmogus, po to – daugelis, dar vėliau jis tapo kertine 
kinų filosofijos ir kultūros kategorija.  Remiantis šia ir kitomis kategorijomis kuriamas būties 
modelis, kuris ir yra kinams būdinga kolektyvinės vaizduotės forma.  
 
Kai kurios filosofinės kolektyvinės vaizduotės formos turi atitikmenis kitose kultūrose, tačiau 
nemažai ir tokių, kurios suprantamos tik kokios nors vienos konkrečios kultūros rėmuose. Vienų ar 
kitų sąvokų supratimo galimybės priklauso nuo jų turinio. Paprasčiausia suprasti intelektualinį 
patyrimą išreiškiančias sąvokas, todėl mokslinė kalba suprantama visiems mokslinės bendrijos 
nariams. Palyginti nesunku išversti ir suprasti konkrečius objektus reiškiančias sąvokas. O kaip 
paaiškinti jausmą išreiškiančią sąvoką niekada to jausmo nepatyrusiam žmogui? Net jei toks 
paaiškinimas ir įmanomas, jis niekada nepakeis patyrimo. Kaip mūsų cituotoje ištraukoje rašė Al 
Ghazali, yra milžiniškas skirtumas tarp žinojimo, kas yra girtumas, ir patyrimo. Tačiau būtent 
specifinis patyrimas dažniausiai ir lemia filosofinės sistemos ir ja grindžiamos kultūros esmę. Tą 
specifinį patyrimą lemia pasąmonės struktūros, kurios, savo ruožtu, formuojamos sąmoningomis tos 
kultūros narių pastangomis.Vadinasi, neegzistuoja objektyvios visai žmonijai būdingos pasąmonės 
struktūros. Skirtingai nuo planetų, kurios nekeičia savo trajektorijų priklausomai nuo to, kokios 
teorijos ir kaip aiškina jų judėjimą, pasąmonės turiniai visada yra istoriškai kultūriškai determinuoti. 
Ausdami pasąmonę struktūruojantį sąvokų tinklą, audžiame būtį.   
   
Dėl didelio kalbos vaidmens struktūruojant būtį kyla pagunda ją sutapatinti su būtimi.  Būtent tuo 
keliu nueina Heideggeris, teigdamas, kad „kalba yra būties namai. Jos prieglobstyje gyvena 
žmogus. Mąstytojai ir poetai yra šio prieglobsčio sargai“188. Tačiau tai labai rizikingas bandymas. 
Pirmiausia kalba, bent jau poezijoje, dažniausiai yra tik priemonė kažkam už kalbos esančiam – 
tarkime, estetiniam jausmui išreikšti ar sukelti. Galima manyti, kad ir filosofiniai tekstai sukelia 
kažką panašaus – savotišką „būties pojūtį“. Gali būti, kad kas nors visą tai patiria skaitydamas 
Heideggerio tekstus, tačiau tai būdinga toli gražu ne visiems. Šliogeris rašo: „įsiklausęs į kalbą 
žmogus atranda tik nieką.“189 

 
187 Lao Zi. (Iš senosios kinų kalbos vertė Dalia Švambarytė). Vilnius: Vaga, 1997. P. 55. 
188 Heidegeris M. Apie humanizmą. Gėrio konturai. P. 225. 
189 Šliogeris A.. Martynas Heidegeris: kaukė ir būtis. Kn. Heidegeris M. Rinktiniai raštai.Vilnius: Mintis, 1992. P. 22, 
23. 



 72 

Pats Šliogeris atstovauja filosofijos krypčiai, jo paties įvardijamai ontotopija. Pratęsdamas polemiką 
su Heiddegeriu, jis rašo: „Tad ne kalba, o daiktai ir daiktiškai artikuliuota vietovė yra mirtingojo 
būties namai. Ir ne klausa, o būtent žiūra, atverianti tiesiogiai regimus, artimus ir pažįstamus 
daiktus, yra tikriausias saitas, mirtingąjį surišantis su būtimi... Tik tuose daiktuose mes galime 
surasti absoliučią metafizinę vietą, kur yra ir tiesa, ir gėris, ir grožis. Transcendencija atsiveria čia ir 
dabar, kaip daiktų artuma ir artimų daiktų būtis-anapus-žmogaus. Visos kitos transcendencijos yra 
tarsi-būties fantomai, pseudotranscendentai, žmogų pasmerkiantys metafizinei vienatvei ir jokių 
ribų, jokio saiko nepripažįstančios savivalės siautėjimui [...] Vadinasi, mirtingojo laisvės ir būties 
vieta yra substancinių individų kosmosas. Mirtingojo santykis su šiuo kosmosu yra nuostaba, 
tiesiogiai mąstančios matančios patirties ribose atverianti jusliškai akivaizdžius dalykus. Tik daiktai 
yra absoliučios transcendencijos vieta. Daiktai be žmogiškųjų kaukių. Daiktai kaip būties 
fenomenai.“190 
 
Šiame fragmente paminėti trys pagrindiniai filosofinio patyrimo sklaidos aspektai: mąstymas, 
matymas ir jausmas (nuostaba).  Filosofijos tikslas – specifinės žiūros ugdymas, vieno ar kelių šių 
aspektų skleidimas. Jei filosofas kuria tik intelektualinį pasaulio vaizdą, kaip, pavyzdžiui, Hegelis, 
tam, kad suvoktume jo pasaulį, reikalingos intelektualinės pastangos. Jei filosofinį pasaulėvaizdį 
kuria poetas –  pavyzdžiui, Rumi – jo suvokimui reikalingas estetinis jausmas. Sunkiausia išugdyti 
specifinį juslinį suvokimą. Norėdami išgirsti dangaus sferų muziką, pitagoriečiai turėjo dėti 
nemažai intelektualinių, moralinių ir net fizinių pastangų.    
 
Meninės kūrybos ypatybės 
 
Meninės kūrybos procesas pirmiausia reiškiasi kaip tam tikrų vaizduotės struktūrų gimimas ir 
atranka. Kiekvieną dieną per menininko sąmonę praplaukia dešimtys, šimtai minčių, sumanymų, 
idėjų. Sąmonė – scena, kurioje pasąmonėje gimusios idėjos stoja prieš menininko teismą. Šio 
teismo nuosprendis gali būti dvejopas. Dauguma  idėjų išnyksta, nepalikusios menininko sąmonėje 
gilesnio pėdsako, bet apie kai kurias jis sau pasako: „Stop. Tai gera idėja. Reikia ją užrašyti ar bent 
jau prisiminti“. Kuo remdamasis jis tą daro? Gal jis žino, kad tai gera idėja. Gal jis tiki, kad tai gera 
idėja. Pirmas atvejis dažniausiai pasireiškia tada, kai nauja idėja gerai dera prie jau egzistuojančio 
meno konteksto. Antras atvejis pasireiškia, kai tokio konteksto nėra, bet menininkas tiki, kad toks  
gali, netgi turi būti sukurtas. Tiksliau, kurdamas netradicinius kūrinius, menininkas kuria ir 
kontekstą. Čia vėl turime prisiminti Kanto mokymą apie talentą ir genijų.  Jei talentas gali remtis 
žinojimu („visi nusimanantys apie dailę žmonės pasakys, kad tai geras kūrinys“), tai genijus tik 
tikėjimu – tikėjimu savo jėgomis, pašaukimu, tuo, kad tai, ką jis daro, yra gerai, nors visas pasaulis 
tvirtina priešingai.  
 
Meninė kūryba – vaizduotės ir tikėjimo sąveika. Vaizduotė be tikėjimo – tuščios fantazijos, 
pasąmonės žaismas. Vaizduotės turiniai priklauso nuo kultūrinio istorinio konteksto, nes logiškai 
įrodyti, kad koks nors menininko vaizduotėje gimęs meno kūrinys ar jo fragmentas yra geras, 
neįmanoma.Visų tautų ir laikų meną vienija tikėjimas. Tai reiškia, kad tikėjimas nėra tik vaizduotės 
įtvirtinimas; greičiau vaizduotė yra tikėjimo raiškos forma; vaizduotės dėka tikėjimas skina sau 
kelią į sąmonę ir objektyvuojasi meno kūrinių pagalba. 
Pagrindinė meninių idėjų ikūnijamo priemonė – kalba. Kiekviena meno šaka turi specifinę kalbą – 
garsus,  spalvas, formas, kūno judesius.  Juslinio pasaulio vaidmuo meninėje kūryboje, lyginant su 
filosofine, dar labiau sumenkėja. Dažniausiai menininkas nepasitenkina egzistuojančia juslių 
medžiaga – jis kuria savą. Dailininkas nenaudoja gamtos spalvų – jis kuria savas. Kompozitorius 
nenaudoja gamtos garsų – jis kuria savus. Pagrindinis skiriamasis meninės kalbos bruožas, 

 
190 Ten pat.  



 73 

pirmiausia mokslinės kalbos, yra rūšinis, t.y. sąvokos vaidina antraeilį vaidmenį, o neretai nevaidina 
jokio. Neatsitiktinai Kantas vienu iš estetinio sprendinio bruožų laikė tai, kas patinka „be 
sąvokos“191.   
 
Menininkas specifinės kalbos pagalba kuria naują realybę, kurią galima pavadinti meniniais 
vaizdais. Meninis vaizdas – tai, kas sugeba sukelti estetinį atsaką. Šis atsakas gali būti jausmai, 
emocijos, mintys. Kai kurios iš meno kūrinių sukeliamų emocijų nesunkiai identifikuojamos – 
žiūrėdami kokį nors spektaklį, mes galime patirti liūdesį, džiaugsmą, pyktį, tačiau dažniausiai 
estetinio išgyvenimo apibūdinimui sunku, kartais net neįmanoma, surasti atitikmenų.  Paprastumo 
dėlei šios realybės apibūdinimui naudosime estetikoje paplitusį terminą „estetinis jausmas“. Tokiu 
būdu, menininkas patiria tam tikrą estetinį jausmą ir nori jį perteikti kitiems.  
Kokia nors vaizduotėje gimusi, tikėjimo išskirta struktūra tampa meno kūriniu tuo atveju, jei ją 
pripažįsta ir kiti. Pagrindinė tokio pripažinimo sąlyga – patyrimas. Šis daugelio ar bent keleto 
žmonių išgyvenamas patyrimas ir yra kolektyvinė vaizduotė, egzistuojanti tik tol, kol kas nors 
sugeba savo vaizduotėje patirti menininko užkoduotus jausmus ar prasmes. Kada individas 
nebepatiria to, kūrinys išnyksta. Neegzistuoja niekieno neatliekamų ir niekieno nesuvokiamų meno 
kūrinių. 
Tad mene kolektyvinė vaizduotė gyvuoja kaip specifinė, žmogaus sukurta ir valdoma tikrovės sritis. 
Būtina jos egzistavimo sąlyga – tikėjimas, o pagrindinė sukūrimo ir įtvirtinimo priemonė – kalba. 
Valdydamas kalbą, menininkas valdo kolektyvinę vaizduotę. 
 
Religinės kūrybos bruožai 
 
Nei mokslinė, nei socialinė, nei filosofinė ar meninė kūryba negali įforminti viso pasąmonės 
spaudimo. Žmogus nėra tik „žaidžiantis žmogus“ ar „socialinis gyvulys“. Jausmai, emocijos, idėjos, 
vaizdiniai, kurie netelpa į mokslinės, meninės, moralinės ar filosofinės  kūrybos rėmus, randa savo 
išraišką religinėje kūryboje.  
Būtina religinės, kaip ir bet kokios kitos kūrybos sąlyga – vaizduotės egzistavimas. Vaizduotė 
atlieka tarpininko tarp sąmonės ir pasąmonės vaidmenį: kažkieno pasąmonėje gimę psichiniai 
turiniai vaizduotės dėka stoja prieš sąmonės teismą. Tie turiniai gali būti labai įvairūs: teiginiai,  
vaizdiniai, emocijos, jausmai. Religinės kūrybos tikslas – subjektyvių vaizduotės turinių pavertimas 
kolektyviniais ar objektyviais.  
Kartais  atviras pasąmonei žmogus gali patirti kokio nors religinio kolektyvinio komplekso poveikį, 
nepriklausomai nuo savo pastangų. Nemažai krikščionių tvirtina ir jaučiasi esą apsėsti piktųjų 
dvasių, nors sąmoningai to kažin ar kas siekė. Tačiau dažniausiai tam, kad prisijungtų prie 
kolektyvinėje pasąmonėje egzistuojančių psichinių struktūrų, reikalingos tam tikros pastangos. Šios 
pastangos ir sudaro religinės kūrybos esmę. 
Gausias ir įvairias religinės kūrybos priemones galima klasifikuoti pagal kūrybos subjektą, tikslus, 
priemones, rezultatus ir daugelį kitų parametrų. Panagrinėsime kai kuriuos iš jų.  
Pagal subjektą religinė kūryba gali būti individuali ir kolektyvinė. Kiekvienas siekia religinio 
patyrimo individualiai, tačiau jo siekimo tikslas visada yra kolektyvinės kūrybos rezultatas.   Nors 
išskirtinės asmenybės suvaidino nemenką vaidmenį praktiškai visų religijų istorijoje, religinės 
kūrybos prigimtis yra kolektyvinė kūryba. Tuo ji iš esmės skiriasi nuo anksčiau nagrinėtų kūrybos 
formų. Mokslą  dažniausiai kuria individai, o kiti – neretai visa žmonija – tampa pasyviais jų 
kūrybos rezultatų naudotojais. Meno kūrinio suvokimas – aktyvus procesas, tačiau menininkas – 
kūrėjas ar atlikėjas – dominuoja šiame procese. Religinėje kūryboje kolektyvinės pastangos kuria, 
sutvirtina, skleidžia kolektyvinius vaizdinius, kurie, savo ruožtu, veikia atskirų žmonių sąmones.  

 
191 Kantas I. Sprendimo galios kritika.  P. 63. 



 74 

Religinės kūrybos tikslai gali būti naujų vaizduotės struktūrų kūrimas, jau egzistuojančių 
sutvirtinimas arba skleidimas. Taip, viskas krikščionybėje, ko nėra Evangelijose, – vėlesnių kartų 
krikščionių kūrybos vaisiai. Paprasčiausias jau egzistuojančių vaizduotės struktūrų sutvirtinimo 
pavyzdys – sutvirtinimo sakramentas. Pagrindinis misionieriškos veiklos tikslas, bent jau teoriškai, 
yra egzistuojančių vaizduotės struktūrų skleidimas.  
Religinės kūrybos priemonės 
 
Religinės kūrybos priemones lemia jos tikslai. Šiame skyrelyje šiek tiek plačiau panagrinėsime tris 
priemonių grupes: fizines, verbalines ir mentalines. Fizinės priemonės dažniausiai gyvuoja kaip  
imitacija, verbalinės – kaip uolumas, mentalinės – kaip valia.   
Imitacija šiame kontekste vadinsime  fizinius veiksmus, kurių tikslas – sukelti tam tikrus jausmus ar 
dvasines būsenas. Jei kolektyvinėje pasąmonėje egzistuoja kokia nors psichinės energijos rūšis, 
nepatiriantys šios energijos poveikio, bet atliekantys tuos pačius veiksmus, kaip ir ją patiriantys 
žmonės, gali pradėti ją patirti. Pavyzdžiui, užuojautos ar meilės kupini individai gali atlikti daug 
veiksmų: slaugyti ligonius, lankyti kalinius ir pan. Darydamas tą patį meilės neturintis žmogus gali 
palaipsniui ja persismelkti. Įdomų pastebėjimą apie imitacijos vaidmenį ugdant tikėjimą randame 
Pascalio Mintyse. Ką daryti žmonėms, kurie pripažįsta tikėjimo svarbą, tačiau, jų pačių žodžiais 
tariant, „yra taip sutverti, kad negali tikėti“? Pascalis  pataria tokiems individams imituoti tikinčiųjų 
elgesį: imti švęsto vandens, užsakinėti mišias ir pan.  Filosofo manymu, „jau tai savaime privers jus 
patikėti“192. 
Iš gausių ir įvairių verbalinės kūrybos variantų minėsime teologiją, maldą, kūrybą simbolių pagalbą 
ir „energetinį Žodį“. Paprasčiausia iš šių kūrybos formų paremta žodžių prasmių žinojimu ir 
praktiškai nesiskiria nuo mokslinės ar filosofinės kūrybos – tai teologija. Visų religijų istorijose 
apstu tokios kūrybos vaisių. Kadangi ši kūrybos forma paremta tik intelektualiniu patyrimu, jos 
vaidmuo, kuriant kolektyvinės pasąmonės struktūras, gana menkas. Neatsitiktinai Tomas Akvinietis 
gyvenimo pabaigoje visą intelektualinę savo kūrybą pavadino „šiaudais“. 
Kitas verbalinės kūrybos variantas – malda. Maldos reikšmė pabrėžiama visose religijose. „Reikia 
melstis ir nepaliauti“ – mokė Jėzus Kristus (Lk 18,1). Dažniausiai malda suvokiama kaip 
bendravimo su kažkuo, esančiu už maldos, forma, tačiau neabejotina ir tai, kad dažnai ir nuoširdžiai 
kartojama malda sukuria autonomišką psichinę energiją, kuri daugiau ar mažiau veikia atskirų 
žmonių psichikas, veiklą, gyvenimo būdą. Kai kurie mąstytojai tą jėgą įvardija Dievu. „Dievas yra 
malda“, – sakė  chasidas rabis Pinchasas iš Koreco193.  
Imitacija gali vaidinti tam tikrą vaidmenį verbalinėje kūryboje, tačiau žymiau svarbiau šiuo atveju 
uolumas. Šimtų, tūkstančių žmonių kasdien kartojami žodžiai pasąmonėje sukaupia tam tikrą 
energijos kiekį, kuris veikia atskirų individų sąmones. Tam, kad tai įvyktų, reikalingos dvi sąlygos: 
pasąmonėje turi būti susikaupęs pakankamas tokios energijos kiekis ir riba tarp sąmonės ir 
pasąmonės būti gana trapi. Jei abi šios sąlygos įvykdytos, žmonės  maldoje atranda dvasinę 
pusiausvyrą, ramybę, džiaugsmą. Ypač dažnai tai būna bažnyčiose, kurios pelnytai vadinamos 
maldos namais. 
Trečias verbalinės kūrybos variantas – kūryba simbolių pagalba. Kiekvienas simbolis  atlieka savo 
funkciją tik tuo atveju, jei sulaukia kūrėjo intencijoms adekvatų atsaką. Taip moksliniai simboliai 
atlieka savo funkciją tuo atveju, jei žinoma jų prasmė. Socialiniai simboliai atlieka savo funkciją tik 
tada, jei sukelia socialiai reikšmingus jausmus. Menas neretai traktuojamas kaip simbolių kalba. 
Religiniai simboliai atlieka savo funkciją tik tuo atveju, jei sulaikia religinio atsako: pagarbos, 
meilės, šventumo jausmo. Jei tokio atsako nėra, religiniai simboliai praranda savo prasmę, iš 
religinių tampa intelektualiniais: mes suprantame, ką simbolis reiškia, bet nepatiriame atsako. Tam, 
kad to neįvyktų, reikalingos pastangos, kurių tikslas simbolių pakrovimas energija. Svarbų, o 
neretai pagrindinį vaidmenį šiame procese vaidina apeigos.   

 
192 Pascal B. Mintys. P. 81. 
193 Cit. Iš Wiesel E. Liepsnojančios sielos: chasidų mokytojų portretai ir legendos.  Vilnius : Alma littera, 2002. P. 10. 



 75 

Apeigos yra savotiški energetiniai mainai, kurių metų jose dalyvaujantys žmonės, viena vertus, 
kuria objektyvias vaizduotės struktūras, kita vertus, pasipildo jose sukaupta energija. 
Bhagavadgitoje šis procesas aprašomas taip:  
„Aukomis jūs dievus maitinkit, 
O dievai tegul jus maitina;  
taip, visad remdami vienas kitą,  
jūs Aukščiausią Palaimą pasieksit“194. 

 
Kalba taip pat gali būti traktuojama kaip svarbi, o neretai vienintelė pasaulio kūrimo priemonė. Ne 
atsitiktinai „pradžioje buvo Žodis. Tas Žodis buvo Dievo ir Žodis buvo Dievas“ (Jn 1, 1). Pasak šv. 
Bernardo, Dievas – „energetinis Žodis“195.  Ypač svarbi kūrybinė kalbos funkcija Rytų religijoms, 
pirmiausia Indijoje196.  
Ketvirtą, paskutinę religinės kūrybos formą įvardijome mentaline. Panašiai kaip išskiriamos dvi 
teologijos kryptys: apofatinė ir katafatinė galima kalbėti apie dvi mentalinės kūrybos kryptis – 
teigiamą ir neigiamą. Pirmos krypties tikslas – sąmonės išvalymas. Ši kūrybos kryptis remiasi 
prielaida, kad pašalinus iš psichikos visus nereikalingus turinius atsiskleidžia sielos, kuri kartu yra ir 
būtis, esmė. Tam tarnauja daugelis Rytų meditacinių praktikų, pirmiausia joga. Daoizme tai 
įvardijama kaip „širdies išvalymas“. Nesvetima ši kūrybos forma ir Vakarams. Böhme rašo: „Jei tu 
sugebėsi valandai nutildyti visus savo norus ir jausmus, tai išgirsi neišreikštus Dievo žodžius [...] 
Dievas per tave matys ir girdės: tavo paties girdėjimas, norėjimas ir matymas trukdo tau matyti ir 
girdėti Dievą“197. 
Teigiamos mentalinės kūrybos tikslas – vaizduotės struktūrų kūrimas. Arabų filosofijoje šiai 
kūrybos rūšiai apibūdinti naudojama „himmah“ sąvoka. Kaip rašo Uždavinys, „himmah - dvasinė 
valia, koncentruota intencija, sprendimo galia, šventiesiems Dievo bičiuliams suteiktas pajėgumas 
daryti stebuklus, veikti mokinius bei aplinką“198. Rusų mokslininko Andrejaus Smirnovo manymu, 
tai „veikla, uolumas, veržlumas, energija“199. Kadangi „uolumo“ sąvoka jau taikome verbalinei 
kūrybai apibūdinti, mentalinę kūrybą nusakysime sąvoka  „valia“. Mentalinė kūryba sklinda kaip 
tam tikroms vaizduotės struktūroms sukurti būtina psichinė energija, ar valia. 
Kuo daugiau psichinės energijos objektyvuojama per kokio nors žmogaus sąmonę, tuo stipresnė 
individo valia. Didžiausia psichinės energijos koncentracija pasižymintys žmonės – „šventieji 
Dievo bičiuliai“ ar, naudojant Ibn Arabi terminiją, „žinantys“  kuria vaizduotės pasaulį su savo 
Dangumi, pragaru ir visais kitais religinio pasaulėvaizdžio atributais. Kadangi žmonės nepažįsta 
jokio kito pasaulio, išskyrus savo sukurtąjį, kartais kyla pagunda šių žmonių kūrybą prilyginti 
Dievo. Tačiau tai klaidingas kelias. Kaip rašo Ibn Arabi, „bet koks žmogus vaizduotės pagalba 
kuria iliuzijas, kurios neegzistuoja už jo vaizduotės ribų; žinantis sukuria savo valia tai, kas 
egzistuoja ir už šio valios buveinės, ir šia valia savo kūrinį nuolatos palaiko; ir jam nesunku 
palaikyti tai, ką ji sukūrė. Jeigu gi žinantis staiga tampa nerūpestingu savo kūrinio atžvilgiu, šis 
kūrinys išnyksta nebūtyje ... Dievas nebūna nerūpestingas, žinantis gi neišvengiamai apleidžia savo 
kūrinį dėl kitko. Kadangi jis sukūrė kažką, toks žmogus gali pasakyti: „Aš – Dievas“. Tačiau jis 
neišsaugo savo kūrinio, kaip išsaugo Dievas“200. 
Iš šios religinės kūrybos sampratos išplaukia dvi svarbios išvados. Pirmiausia, Dievas atsiskleidžia 
žmogui tiktai jo tikėjimo forma  ir jokia religija negali pretenduoti į tiesos monopolį ar išskirtinumą. 

 
194 Senovės Rytų poezija.  P. 394. 
195 Žr. Underhill E. Mysticism. P. 331. 
196 Daugiau apie tai žr. Beinorius A. On the Linguistical and Psychological in Indian Religion. Imagining otherness: 
Postcolonial perspective to Indian Religious Culture.  P. 118 –170. 
197 Беме Я. Christosophia или Путь ко Христу. СПб.: A-Cad, 1994. C. 101. 
198 Uždavinys A. Sufizmas islamo civilizacijoje. P. 462. 
199 Смирнов А. В. Великий шейх суфизма: опыт парадигмального анализа философии Ибн Араби. Москва: 
Наука, 1993. С. 93. 
200 Смирнов А. В. Великий шейх суфизма: опыт парадигмального анализа философии Ибн Араби. C. 178–179.  



 76 

Kadangi  visų įsivaizduojamų pasaulių architektonika yra istoriškai kultūriškai determinuota,  visos 
religinės kūrybos formos yra lygiateisės, ir neigti kokią nors religiją reikštų neigti joje atsikleidusį 
Dievą. Tačiau būtent taip elgiasi aršūs kurios nors vienos religinės doktrinos gynėjai ar, Ibn Arabi 
žodžiais tariant, „doktrinieriai“: „Kiekvienas žmogus neišvengiamai kažkokiu būdu įsivaizduoja 
savo Viešpatį ir, priklausomai nuo to vaizdinio, į Jį kreipiasi ir nori Jį matyti; jei Dievas jam taip ir 
pasirodo, žmogus Jį pažįsta, jei pasirodo kitaip – žmogus Jį neigia ir nuo Jo gelbėdamasis bėga: taip 
blogai žmogus elgiasi Jo atžvilgiu, manydamas, jog elgiasi gerai. Ir kiekvienas doktrinierius Dievu 
laiko tik tai, ką jis pats savo sieloje sukūrė“201.  
Kita išvada būtų tokia.  Dievu įvardijama psichinė struktūra atsiranda pasąmonėje tik tuo atveju, jei 
yra kuriama, palaikoma, organizuojama. Jei nieks neieško, nešaukia, ir negarbina Dievo, jis 
išnyksta, tiksliau, net neatsiranda. Ibn Arabi manymu, „atsiliepiantis yra tik tada, jei yra 
šaukiantis“202. Paprastai ir gražiai dabartine kalba panašią mintį formuluoja italų rašytojas Erri de 
Luca. Kaip teigia vienas romano Montedidijus herojus, „mes savo atkaklumu priverčiame Dievą 
būti, iš mūsų maldų sudarytos jo ausys, dėl mūsų ašarų mato jo akys, iš mūsų džiaugsmo atsiranda 
jo šypsena“203. Išnykus religingiems žmonėms, pasitrauks ir Dievas. Štai kodėl „jei mirsiu aš – 
išnyks ir Jis“.  
 
Pasąmonė – aktyvi, dinamiška, tačiau betikslė ir beprasmė psichikos sritis. Šia prasme teisus buvo 
Schopenhaueris, teigęs, kad pirminis pasaulio pradas – „valia būtent kaip proto ir tvarkos, tikslo, 
prasmės ir sakralumo priešingybė“204. Neklysta jis ir nurodydamas, kad per estetinį stebėjimą  mes 
galime išsivaduoti iš jos dominavimo205. Tačiau estetinis stebėjimas – tik vienas pasąmonės 
harmonizavimo variantų. Kaip rašo Fichte, „valia yra veikiantis ir gyvas pasaulio pradas, kaip 
judėjimas yra veikiantis ir gyvas jutimais suvokiamo pasaulio pradas. Aš esu viduryje tarp dviejų 
visai priešingų pasaulių [...] tai mano valia juos abu apima“206. Priklausomai nuo to, kokia kryptimi 
ir kaip nukreipiama žmogaus valia, kuriamas vienoks ar kitoks pasaulio vaizdas.  
 
Psichinę energiją galima nagrinėti ir kiekybiniu, ir kokybiniu aspektais. Kiekybinį psichinės 
energijos aspektą išreiškia valia: kuo daugiau psichinės energijos objektyvuojama per kokio nors  
žmogaus sąmonę, tuo tvirtesnė jo valia. Kokybinis psichinės energijos aspektas – jos taikymo sritis.  
Kažin ar kam kyla abejonių, kad mokslininkai, menininkai ar filosofai skiriasi ne tik valios kiekiu, 
bet ir specifika. Kiekvienoje veiklos srityje valia objektyvuojama skirtingomis vaizduotės 
struktūromis. Religijos specifika ta, kad joje valia objektyvuojama kaip tikėjimas.  Faktiškai visos 
fizinės, verbalinės ar mentalinės pastangos turi vieną tikslą – sukurti, palaikyti ir sutvirtinti tikėjimą. 
Kaip mokė Sri Ramakrishna „jei žmogus turi tikėjimą, jis pasiekė viską. Nėra nieko didesnio už 
tikėjimą“207. Šia prasme galima teigti, kad religija – mokslas apie tikėjimą kaip specifinę psichinės 
energijos rūšį.  
 
Religinio tikėjimo ypatybės  
 
Pirmiausia tikėjimas religijoje, kaip ir kitose pažinimo bei veiklos srityse, gali egzistuoti kaip 
žinojimo trūkumas. Kažkas tiki sielos nemirtingumu, dangų ar pragarą, nes nežino, kaip yra iš 
tikrųjų. Antra tikėjimo samprata – kaip reikšmės suteikimas – taip pat tinka religijai. Daugelis 

 
201 Ten pat. P. 198. 
202 Ten pat.  P. 253. 
203 Erri de Luca. Montedidijus. Vilnius: Tyto alba. 2005. P. 57. 
204 Šliogeris A. Artūro Schopenhauerio filosofija. Kn. Schopenhauer A. Pasaulis kaip valia ir vaizdinys. Vilnius: ALK, 
Pradai, 1995. P. 8. 
205 Schopenhauer A. Pasaulis kaip valia ir vaizdinys. P. 284–292. 
206 Fichte J. G. Žmogaus paskirtis. P. 164.  
207 The Gospel of Sri Ramakrishna. Sri Ramakrishna Math Mylapore, Madras-4,.  P. 87. 



 77 

bedieviams beprasmių apeigų ar reiškinių tikintiems žmonėms yra kupini gilios prasmės. Trečią 
tikėjimo sampratą – tikėjimą kaip pagrindinę psichinius kompleksus formuojančią jėgą –
panagrinėsime nuodugniau. Pradžioje pateiksime keletą pavyzdžių.  
 
Maxo Frischo dramos „.Andora“ herojus – Antrojo pasaulinio karo metais kalnų kaimelyje  
augantis berniukas. Kadangi jo gimimo aplinkybės buvo ne visai aiškios, kaimo gyventojai jį laikė 
žydu. Nebūdamas tikras dėl savo kilmės, vaikinas slapčia pradėjo atlikinėti kai kurias žydų apeigas. 
Kaimelį užėmus vokiečiams, jį nužudo vienas kaimynas. Greitai po šio įvykio atsirado gimimo 
dokumentai, iš kurių paaiškėjo, kad vaikinas nebuvo žydas. 
Kitas pavyzdys apie „leopardinius žmones“, jis paimtas iš Schweicerio knygos  Tarp vandenų ir 
džiunglių. Kaip rašo autorius, „leopardiniai žmonės nesiskiria nuo kitų, tik juos apsėdusi beprotiška 
mintis, jog jie esą leopardai ir kaip tokie turi žudyti žmones. Tai darydami jie stengiasi elgtis kaip 
leopardai: vaikšto keturpėsti, prie rankų ir kojų prisiriša leopardo ar geležinius nagus, kad pėdsakai 
liktų kaip leopardo; savo aukoms perplėšia kaklo arterijas, irgi kaip leopardai.  
Stebėtina ir šiurpu yra tai, kad dauguma leopardiniais žmonėmis tampa ne savo valia. Patys nieko 
nežinodami, jie paverčiami tokiais leopardinių žmonių organizacijos. Iš nužudyto žmogaus kraujo 
jo kaukolėje paruošiamas burtų gėrimas. Jo slapta įmaišoma į gėrimą ir duodama iš anksto 
numatytam asmeniui. Kai žmogus išgeria, jam pasakoma, jog štai, girdi, paragavai burtų gėrimo ir 
dabar priklausai mūsų organizacijai. Ir niekas neprieštarauja, nes visi tiki, kad burtų gėrimas turi 
stebuklingą jėgą, kuriai priešintis nėra prasmės. Apgirdytieji tampa klusniais vykdytojais“208.  
 
Šiuose pavyzdžiuose aprašomas ego pakeitimas. Nuo ko priklauso tokio pakeitimo galimybės? Tik 
nuo tikėjimo jėgos. Tam  patikėti, jog esi žydas, nereikia ypatingų pastangų. Frischo dramos herojus 
tikėjo esąs žydas, ir jo ego prisipildė  žydams būdingo psichinio turinio. Tam, kad patikėtumei, jog 
esi leopardas, reikia gerokai galingesnio, dabarties Vakarų žmogui praktiškai neprieinamo tikėjimo. 
Tačiau jei Schweicerio aprašyti žmonės  patikėjo esąs leopardai – jų psichika prisipildė šiems 
gyvūnams būdingo turinio. Tad tikėjimas pirmiausia sklinda kaip gebėjimas įsileisti į savo psichiką 
kitiems kompleksams priklausantčius psichinius turinius.  
Sąlyginai galima išskirti tris santykių tarp ego variantus: supratimas, pasitikėjimas ir tikėjimas. 
Būtina supratimo sąlyga – bendros kalbos egzistavimas. Kalba nebūtinai turi būti verbalinė – 
susikalbėti galima gestais, mimika, ženklais. Bet kuriuo atveju tam, kad galėtume su kuo nors 
bendrauti, turi egzistuoti bendra ženklų sistema. Jei tokios sistemos nėra, žmogus išprotėja ar bent 
jau kitų laikomas pamišusiu. Beprotis –  nuo kitų izoliuotas, tik iš pasąmonės besimaitinantis ego. 
Kaip teigė Jungas, jei beprotis jaučia, kad jį supranta bent vienas žmogus, jis pasveiksta209. Ką 
reiškia suprasti žmogų? Tai reiškia surasti bendrą ženklų sistemą, kurį sulaužytų sieną tarp jo ir kitų 
ego. Jei beprotį kažkas supranta, jo ego jau nėra izoliuotas, ir į jį iš karto įsilieja kiti socialiai 
sankcionuoti psichiniai turiniai. 
Kita santykių tarp ego  pakopa – pasitikėjimas. Šiuo atveju mes ne tik suprantame kitą žmogų, bet 
manome, kad jo mums teikiama informacija yra teisinga ar kad jo veiksmai, bent jau sąmoningai, 
neatneš mums žalos.  Būtina pasitikėjimo sąlyga – panašaus psichikos sluoksnio egzistavimas. Mes 
pasitikime žmonėmis, kurių psichinė struktūra artima mūsiškei. Visų neapkenčiantis žmogus 
nepasitikės visais, paprasčiausiai todėl, kad užuojauta, gailestis, simpatija kaip specifinės psichinės 
energijos rūšys jam nežinomos. 
Tikėjimas – dar glaudesnis ryšys tarp ego. Tai bendro psichikos sluoksnio egzistavimas. Pasakyti 
„Aš tikiu tavimi“, – vadinasi atverti savo ego duris, įsileisti kito ego dalį. Pavyzdžiui, jei mes 
patikėjome, kad karo nebus – teiginys „karo nebus“ tapo mūsų ego dalimi. Patikėjome Kristumi– ir 
Kristus  apsigyveno mūsų psichikoje. Kaip rašė apaštalas Paulius, „aš  gyvenu, tačiau nebe aš, o 
gyvena manyje Kristus“ (Gal 2, 20). 

 
208 Šveiceris A. Tarp vandenų ir džiunglių. Vilnius: Vaga, 1979. P. 129. 
209 Žr. Лейнг Р. Расколотое „Я“. Санкт Петербург, 1995. С. 175. 



 78 

 
Tikėjimas vaidina lemiamą vaidmenį ne tik formuojant ego, bet ir kolektyvinius kompleksus.Šiuo 
atveju tikėjimas reiškiasi kaip specifinė pasąmonę struktūruojanti jėga. Pagrindinė bendravimo su  
pasąmonės turiniais sąlyga – jų pažinimas, pagrindinė pažinimo sąlyga – įvardijimas. Įvardydami 
tam tikras pasąmonės struktūras, išskiriame jas iš pasąmonės srauto ir suteikiame joms autonomišką 
egzistavimą. Tai ne aitvarai, bildukai ar goblinai lenda į mūsų sąmonę, tai mes struktūruojame 
pasąmonę į aitvarus, bildukus ar goblinus.  Pagrindinė ir praktiškai vienintelė šio struktūravimo 
veiksmingumo sąlyga – tikėjimas jo teisingumu.   
Tikėjimo vaidmuo ypač ryškus Naujajame Testamente pateikiamuose dvasių išvarymo 
pavyzdžiuose. Kristus įsakė demonams išeiti iš žmogaus kūno – ir demonai išėjo (Mt 8, 28–32). 
Kas lėmė šio veiksmo efektyvumą – žodžiai, už jų slypinti jėga? Be abejo, antra. Kaip 
komentuodamas šį ir panašius atvejus rašo J. Boehme, „ne garsas buvo jėga, o ta jėga, iš kurios 
išėjo šis žodis. Jeigu  tai padarytų išorinis žmogaus balsas, ir kiti žmonės galėtų tą patį daryti“210. 
Kažin ar kam kyla abejonių, kad ta jėga yra tikėjimas. Kai mokiniai klausia Kristaus, kodėl jiems 
nepavyko pagydyti berniuko lunatiko, jis atsako: „Dėl silpno tikėjimo“ (Mt 7, 20). Tikėjimas 
sukuria dvasias, tikėjimas  jas ir valdo. 
Ir pagaliau tikėjimas struktūruoja ne tik tam tikras pasąmonės dalis, išskirdamas ir valdydamas 
kolektyvinius vaizdinius, bet ir pasąmonę. Šiuo atveju tikėjimas gyvuoja kaip specifinė psichinė 
energija, lemianti jusliniame pasaulyje vykstančius procesus.   
Sąmonė – pasąmonės projekcija, todėl pasąmonėje suformuotos vaizduotės struktūros lemia juslinį 
suvokimą, pirmiausiai matymą. Tai nesunku pastebėti jau moksle: mokslininkas mato tai, ko 
nemato tolimas šiai veiklai žmogus – tarp įvairių iš pirmo žvilgsnio nesusietų reiškinių 
egzistuojančius priežasties ir pasekmės ryšius. Socialiniame politiniame gyvenime šie skirtumai dar 
didesni. Pavyzdžiui, žiūrėdamas į fabrike triūsiančius darbininkus, liberalas mato laisvus, 
laimingus, sąžiningu darbu sau pragyvenimui uždirbančius žmonės, o marksistas eksplotaciją, 
niekšą samdinių prakaitu puntantį fabrikantą ir vargšus užguitus, išnaudojamus darbininkus. 
Sanskrito kalba filosofija darshana – matymas. Priklausomai nuo to, kaip suformuota pasąmonė, 
funkcionuoja sąmonė. Štai kodėl vienas pasaulyje mato Dao, kitas – beprasmės valios siautėjimą, o 
dar kažkas – Absoliučią Dvasią, sėdinčią ant žirgo211. Dar ryškesnis vaizduotės vaidmuo mene. 
Blake rašė: „Aš žinau, jog šis pasaulis – vaizduotės ir matymo pasaulis. Viską, ką  piešiu, aš matau 
šiame pasaulyje, bet ne visi taip mato. Skurdžiaus akiai ginėja žymiai gražesnė, negu saulė, o pinigų 
kapšo proporcijos jam žymiai gražesnės, negu vynuogių kekės. Medis, galintis kažką sujaudinti iki 
džiaugsmo ašarų, kitų akyse tėra tiktai ant kelio stovintis žalias daiktas. [...] Kažkam gamta atrodo 
juokinga ir beformė, bet dėl jų aš nekeisiu savo proporcijų; kažkas galbūt gamtos nemato iš viso. 
Bet turinčio vaizduotę žmogaus akiai gamta pati yra vaizduotė. Koks žmogus, taip jis mato. Kaip 
akis formuojama, tokios jos galios.“212 
 
Natūralu manyti, kad jei žmogaus pasąmonėje yra Dievas, jis Jį ir mato. Kaip rašė arabų mistikas: 
„Turguje, vienuolyne – tik Dievą aš mačiau.                                                                                             
Slėnyje, kalnuose – tik Dievą aš mačiau.                                                                                                   
Jį mačiau šalia savęs varge                                                                                                                  
Malonėje ir sėkmėje – tik Dievą aš mačiau.“213 
 
Tokiu būdu, nepamatysi Dievo pasaulyje, jei jo nėra tavyje. Ir atvirkščiai – priklausomai nuo to, 
kaip formuojamas matymas, formuojasi ir žmogaus pasąmonė. Evangelijoje pagal Pilypą ši mintis 

 
210 Беме Я. Christosophia или путь кo Христу.C. 161. 
211 Hegelis apie Napoleoną Bonapartą po Jenos mūšio.  
212 The Complete Poetry and Prose of William Blake. University of California Press, 2008. P. 702.  
213 Baba Kuhi of Shiraz.  Selections. The Sufi Path of Love. An Anthology of Sufism. Compiled by Margaret Smith. 
London: Lurac and Company LTD, 1954. P. 23. 



 79 

skamba taip: „Neįmanoma, kad kas nors matytų kažką amžiną, jei jis netaps panašus į tai. Tiesoje 
ne taip kaip žmogui, kuris pasaulyje. Šis mato saulę, nors jis ne saulė, jis mato dangų, žemę ir kitus 
dalykus, nebūdamas visu tuo. Bet tu pamatei kažką ten – tu tapai tuo. Tu pamatei dvasią, tu tapai 
dvasia, tu pamatei Kristų, tu tapai Kristumi, tu pamatei Tėvą, tu tapsi Tėvu. Todėl čia tu matai 
kiekvieną daiktą, bet tu nematai pačio savęs. Matai gi tu save ten, nes tu tapsi tuo, ką matai“214.  
Šiame kontekste paaiškėja Kristaus žodžių prasmė: „Kas yra matęs mane, yra matęs Tėvą!“  (Jn 14, 
9). Metropolitas Antonijus  cituoja savo dvasinio mokytojo žodžius, jog niekas negali atsisakyti 
žemiško gyvenimo ir įeiti į amžinąjį gyvenimą, jei nepamatys nors vieno žmogaus akyse ar veide 
amžinojo gyvenimo šviesos215. Tikėjimas tarsi uždeda akinius, pro kuriuos kiekvienas pasaulyje 
mato savo pasąmonės turinius. Be to, jis kuria nematomą, transcendentinį, pasaulį, ir jusliniame 
pasaulyje vykstančius procesus traktuoja kaip transcendentinio projekciją.  
 
Tikėjimas kaip ketvirta pagrindinė psichinė funkcija 
 
Kuo svarbus tikėjimas psichikos struktūroje? Atsakymas į šį klausimą pirmiausia priklauso nuo to, 
kokias psichines funkcijas išskirsime ir kaip apibūdinsime santykius tarp jų. Jungas, kaip jau 
minėjome, išskiria keturias pagrindines funkcijas: jutimus, protą, jausmus bei intuiciją ir taip 
nusako santykius tarp jų: „Jutimas (t.y. suvokimas juslėmis) praneša, kad kas nors egzistuoja; 
mąstymas pasako, kas tai yra; jausmas pasako, ar tai priimtina, ar ne; intuicija pasako, iš kur tai 
ateina ir kur nueina“216. Ši schema gerai paaiškina individualų patyrimą, bet netinka kolektyvinio 
patyrimo ir kolektyvinės kūrybos aiškinimui.  Pirmiausia taip atsitinka dėl intuicijos vietos 
psichikos struktūroje.   
Nesunku pastebėti, kad Jungo pateiktas intuicijos apibūdinimas (idėjų gimimas, nežinant nei kaip, 
nei iš kur jos atsiranda) labiau tinka vaizduotei nei intuicijai. Tai vaizduotės turiniai – mintys, 
idėjos, jausmai – gimsta mumyse, nežinant nei kaip, nei iš kur jie atsiranda. Tačiau anaiptol ne visi  
turiniai mums įdomūs ir reikšmingi, ir tik intuicija pasako, kurie iš šių turinių ko nors verti, o kurie 
– ne. Todėl intuicija šiuo atveju reiškiasi ne kaip idėjų gimimas, o atranka. Taip intuicija sutampa su 
viena iš tikėjimo sampratų – tikėjimu kaip reikšmės suteikimu. Užuot sakę „aš tikiu, jog ši idėja 
reikšminga“ galime pasakyti „intuicija man sako, kad ši idėja reikšminga“. Šiame kontekste 
intuicijos sąvoką galima pakeisti tikėjimo. Tačiau tikėjimo funkcija psichinių turinių sklaidoje 
reikšmės suteikimu neužsibaigia, o greičiau tik prasideda. Tikėjimas sukuria naują, į kitas realybės 
sritis nesuvedamą būties matmenį ir taip  stoja į vieną gretą su kitomis trimis pagrindinėmis 
psichinėmis funkcijomis – jutimais, protu ir jausmais.   
Sąlyginai galima išskirti tris pagrindinius pasaulio matmenis, ar pjūvius: juslinį, racionalų ir 
emocinį.  
Juslinis pasaulio vaizdas priklauso nuo juslių skaičiaus ir kokybės. Jainistai išskiria penkis būtybių 
tipus: su viena, dviem, trimis, keturiomis ir penkiomis juslėmis. Šiuolaikiniai biologai pasiginčytų 
dėl tokios klasifikacijos, bet mums šiuo atveju svarbu, ar gamtoje egzistuoja skirtingų juslių būtybių 
hierarchija, o pasaulio pusiausvyrą lemia ir juslių skaičius, ir specifika. Slieko pasaulis vienoks, 
bitės – kitoks, paukščio – trejopas. Mūsų pasaulio paveikslą lemia penkios juslės. Bet nesunku 
įsivaizduoti, kad juslių galėtų būti ir šešios, ir aštuonios ar dar daugiau. Koks būtų tokios būtybės 
pasaulio vaizdas? Mums to neįmanoma įsivaizduoti, kaip sliekas negali įsivaizduoti žuvies pasaulio, 
ar žuvis – žmogaus.   
Antras pasaulio pjūvis – racionalus. Pirmiausia būtent protas praplečia pasaulio horizontus. Juslių 
galimybės gana ribotos; mes galime suvokti nuo 20 iki 20 000 oro virpesių į sekundę ir nuo 7700 
iki 3900 angstremų šviesos bangos ilgio. Proto dėka mes sužinome, kad pasaulis žymiai platesnis ir 
įvairesnis  Be to, protas suteikia juslėmis suvokiamam pasauliui  daugiau objektyvumo.  Užuot sakę 

 
214 The Gnostic Bible. Boston and London: Shambala, 2009. P. 290–291.  
215 Антоний митрополит Сурожский. Труды. C.180. 
216 Jungas K. G. Žvelgiant į pasąmonę. Vilnius: Taura, 1994. P. 57. 



 80 

tamsia -rudai geltona spalva, mes galime nurodyti šviesos bangos ilgį. Ir pagaliau, protas įvardija, 
rūšiuoja, organizuoja juslių teikiamą medžiagą, yra pagrindinė mokslinio pažinimo sąlyga ir 
prielaida. Racionalaus pasaulio pjūvio viršūnė – Aristotelio Dievas kaip  Amžinasis protas.  
Trečias pasaulio pjūvis – emocionalus. Jausmai ne tik vaidina svarbų, o neretai lemiamą vaidmenį 
visose gyvenimo srityse, bet ir sudaro kompleksų pagrindą. Visi kompleksai yra arba jausmai – 
baimė, meilė, neapykanta, džiaugsmas – arba emocionaliai nuspalvinti psichiniai deriniai. Kai kurių 
mąstytojų manymu, emocionalus pasaulio pjūvis egzistuoja objektyviai, nepriklausomai nuo kitų 
dviejų. Blake’as kalba apie „dieviškuosius srautus“, kurie žmoguje reiškiasi kaip amžinos sielos 
būklės. Kinta gamta, žmogus, bet „dvasinės sielos būklės“ yra amžinos. Žmogaus gyvenimas tokiu 
atveju primena laikino kūno kelionę po amžinų jausmų ar būklių pasaulį: „Kaip praeina piligrimas, 
bet šalis lieka visada, taip praeina žmonės; bet būklės lieka visada.“217 Šio pasaulio pjūvio viršūnė – 
Dievas kaip jausmas, jausmas tampa ir pagrindiniu žmogų ir Dievą siejančiu ryšiu. Kaip rašė 
Vivekananda: „Jausk kaip Kristus ir tapsi Kristum, jausk kaip Buda ir tapsi Buda. Tai jausmas yra 
gyvenimas, energija ir jėga, be kurios jokia intelektualinė veikla negali pasiekti Dievo.“218  
 
Ketvirtą pasaulio matmenį sukuria tikėjimas. Kaip nauja juslė ar protas atveria naujus pasaulio 
horizontus, taip ir religinis tikėjimas suponuoja naują patyrimo rūšį. Per šį patyrimą įgauna prasmę 
ir reikšmę anksčiau chaotiškais ar beprasmiais atrodę įvykiai ar reiškiniai, kinta vertybių hierarchija, 
formuojasi nauji, dar nepatirti jausmai. Kiekvienoje kultūrinėje istorinėje epochoje religiniai 
vaizdiniai yra kitokie, bet dėl to jų esmė nesikeičia. Būtent religiniame tikėjime stipriausiai reiškiasi 
pagrindinė būtį sukūrusi, palaikanti ir įprasminanti jėga. Jei teisinga, kad „Dievas yra meilė“ (1 Jn 
4, 8), dar teisingiau, jog „Dievas yra tikėjimas“. 
 
Taigi trys Jungo išskirtos funkcijos – juslės, protas, jausmai – sukuria specifinius, į kitokius 
nesuvedamus matmenis, ir tik intuicija to nepadaro. Intuicija vaidina labai svarbų vaidmenį visose 
gyvenimo srityse. Praktinėse veiklos srityse – versle, politikoje – ji gali reikštis kaip nuojauta; 
moksle, mene, filosofijoje ar religijoje jį gimdo naujas idėjas; Kūrybinį procesą galima suvokti kaip 
intuicijos sklaidą. Tai tinka visoms kūrybos rūšims ir religijai. Tačiau intuicija bejėgė paaiškinti  
kolektyvinę kūrybą. Jei kas nors netiki pomirtiniu gyvenimu, joks intuicijos pliūpsnis  šio 
įsitikinimo  nesukurs. Pradžioje kas nors turi patikėti pomirtinį gyvenimą esant, o jau paskui kurti, 
tikslinti, dailinti jo architektoniką. 
 
Tikėjimas – specifinė psichinės energijos objektyvavimo forma, kūrybinės gamtos galios raiška 
žmonėse; Tikėjimas užbaigia žmogiškojo pasaulio formavimą. Jis nepaneigia kitų psichinių 
funkcijų, kaip protas nepaneigia juslių, ar jausmai – proto, bet prideda ką nors nauja. Tas naujas – 
tai specifinis, į kitus būties lygmenis nesuvedamas  pjūvis. Tai tikėjimas pasako, „iš kur tai ateina ir 
kur nueina“, bet ne tik konkrečių objektų ar reiškinių, o viso pasaulio atžvilgiu. Todėl ne intuicija, o 
tikėjimas turėtų būti laikomas ketvirta pagrindine psichine funkcija.  
 
Religinės vaizduotės bruožai 
 
Vaizduotė vaidina lemiamą vaidmenį ir juslių, ir jausmų, ir proto sklaidoje. Tai, kad proto sukurtas 
mokslinis pasaulėvaizdis egzistuoja tik vaizduotėje, kažin ar kam kelia abejonių. Tačiau vaizduotė 
yra pagrindinė ir juslių skleidimosi forma. Sliekas ir paukštis, asilas ir žmogus gyvena visiškai 
skirtinguose pasauliuose. Gyvūnų pasaulis – instinktų organizuotos ar sutvarkytos juslės. Atsiradus 
naujai juslei, atsiskleidžia naujas būties matmuo, kuris nepaneigia, o greičiau papildo anksčiau 
egzistavusius. Panašiai ir jausmai. Meilę ir neapykantą, šventumą ir numinosum,  kaip ir visus kitus 
žmogiškuosius jausmus koks nors individas  kada nors patyrė pirmą kartą. Iššgyveno jie tai savo 

 
217 The Works of William Blake.  P. 306.   
218 http://www.englishforums.com/English/SwamiVivekananda/npcrr/post.htm. Žiūrėta 2010.05.26. 

http://www.englishforums.com/English/SwamiVivekananda/npcrr/post.htm


 81 

vaizduotėje. Patyręs naują jausmą, žmogus neprarado savo ankstesnio patyrimo. Jo juslės ir protas 
funkcionuoja taip pat, jis išgyvena visus jau patirtus jausmus. Tačiau jo pasaulis pasipildo ir 
pasipildo ne kokia nors neaiški ir nežinoma jo dvasinio pasaulio dalis, o vaizduotė. Jausmai gimsta 
vaizduotėje, ten jie ir lieka.  
Šnekamoje kalboje populiarus jausmų skirstymas į „tikrus“ ir „įsivaizduojamus“. Pirmą kartą 
įsimylėjusiam paaugliui tėvai gali pasakyti, kad jis iš tikrųjų nemyli, o tik įsivaizduoja mylįs. 
Faktiškai toks skirstymas neturi jokio rimtesnio pagrindo. Jausmus galima lyginti pagal trukmę ir 
intensyvumą, tačiau šie požymiai turi mažai ar neturi nieko bendro su jų tikrumu ar netikrumu. Jei, 
tarkim,  kas nors myli sutuoktinį ilgai ir stipriai, galima pasakyti, kad  meilė tikra, o jei pradėjo 
neapkęsti praėjus tik mėnesiui po vedybų, galima manyti, kad tik įsivaizdavo, jog myli savo būsimą 
sutuoktinį.  Tačiau  nėra jokio pagrindo manyti, kad trumpa meilė buvo netikra.. Kai kurie – tarkim, 
estetiniai jausmai – visada  trumpalaikiai, o laikyti intensyvumą jų tikrumo kriterijum beprasmiška. 
Visi jausmai yra tikri ir visi isivaizduojami. Tikri jie todėl, kad viskas, kas egzistuoja, tikra, 
įsivaizduojami todėl, kad vaizduotė – vieninteliai jų namai.  
 
Vakarų pasaulyje gyvuoja prietaras, kad egzistuoja „tikras“ ir vaizduotės pasaulis. Avens parodė 
nemažai išradingumo, įrodinėdamas, kad „vaizduotė taip pat realybė“219. Faktiškai egzistuoja tik 
įvairiai įvardijami, suvokiami, klasifikuojami psichiniai turiniai, kurių vienintelė buveinė – 
vaizduotė. Jungas rašė: „Kiekviena mintis, kiekvienas jausmas, kiekvienas stebėjimas tėra 
psichiniai vaizdiniai, ir pasaulis egzistuoja savyje būtent tiek, kiek mes įstengiame sukurti jį savo 
vaizduotėje.“220  Todėl problema ne ta, kaip atskirti „tikrą“ ir vaizduotės pasaulį, o kaip sąveikauja 
skirtingose pažinimo ir veiklos srityse kuriami ir palaikomi vaizduotės turiniai. Religija – tai 
plačiausių, patvariausių ir veiksmingiausių vaizduotės struktūrų kūrimas.  

      Religija yra plačiausių vaizduotės struktūrų kūrimas, nes apima ne psichikos fragmentą, o visą 
psichiką ir sujungia visas kitas kūrybos sritis. Religija gali reikštis kaip grynai intelektualinė 
kūryba, pavyzdžiui, teologija. Socialinės politinės teorijos vaidina didesnį ar menkesnį vaidmenį 
kiekvienoje išbaigtoje religinėje sistemoje. Meninė kūryba – neatsiejama religinės kūrybos dalis. Be 
to, religinė vaizduotė sukuria kažką naujo – Amžinos medžioklės plotus, Eliziejaus laukus, Dangaus 
karalystę ir pan. Kadangi juslinis pasaulis – vaizduotės pasaulio dalis, šios naujos, tik religijai 
būdingos vaizduotės struktūros lemia jusliniame pasaulyje vykstančius procesus, suteikia reikšmę ir 
prasmę visoms  kūrybos rūšims. 
Religija yra patvariausių vaizduotės struktūrų kūrimas, nes kinta lėčiausiai. Nėra nieko laikinesnio 
ir nepatvaresnio už juslinį suvokimą. Juslių teikiama medžiaga nuolat kinta, vienos formos pereina į 
kitas, neatsitiktinai indų filosofija juslinio pasaulio apibūdinimui naudoja „maja“ – iliuzijos– 
sąvoką. Šiek tiek tvirtesnės atminties sukurtos ar išsaugotos formos. Kada nors vaikystėje mums 
įstrigęs peizažas galėjo persimainyti tūkstančius kartų, neatpažįstamai pasikeisti ar išnykti visai, bet 
mūsų atmintyje jis išliko nepakitęs – kaip kažkas žavinčio ir nuostabaus. Dar tvirtesnes vaizduotės 
struktūras kuria menas. Gimsta ir sensta tautos, kuriasi ir žlunga imperijos, o meno kūriniai išlieka. 
Religiniai vaizdiniai mažiausiai susieti su jusliniu pasauliu, todėl kinta lėčiausiai. Religija kuria 
tvirčiausias vaizduotės struktūras, įpina žmogaus gyvenimą į galutinių prasmių ir reikšmių tinklą, 
atveria amžinybės vartus. Štai kodėl „dangus ir žemė praeis, o mano žodžiai nepraeis“ (Lk 21, 33). 
Religija yra veiksmingiausių vaizduotės struktūrų kūrimas, nes per ją objektyvuojasi pagrindinė 
pasąmonę, o tuo pačiu ir būtį įforminanti jėga – tikėjimas. Vaizduotė ir tikėjimas nėra dvi skirtingos 
psichinės funkcijos – religinė vaizduotė yra pagrindinė, o neretai ir vienintelė tikėjimo sklaidos 
forma. Pastarajį pažiūrį grindžiančių  idėjų galima aptikti pagrindinėse pasaulio religijose, tačiau 
bene ryškiausiai ši mintis suformuluota budizmo: „Tikėjimas nėra kažkas, kas pridedama prie 

 
219 Avens R. Immagination Is Reality: Western Nirvana in Jung, Hillman, Barfield and Cassirer.   
220 Jung C.G. Psychology and Religion: West and East.  Collected Works. Vol. 11 (Second Edition). Princeton 
University Press. P. 479. 



 82 

pasaulietiškos sąmonės – tikėjimas yra Budos sąmonės prigimties išraiška. Tas, kas supranta Budą, 
ir yra Buda, tas, kas tiki Budą, ir yra Buda.“ 221 
 
Tikėjimas atlieka panašią funkciją vaizduotės turinių atžvilgiu kaip logika – proto. Protas – 
sugebėjimas operuoti sąvokomis ir sprendiniais. Operuodami sąvokomis ir sprendiniais galime 
prikurti daug ir įvairių teorijų, hipotezių, filosofinių sistemų, ir tik logika pasako, kurie  santykiai 
tarp sąvokų – sprendiniai ar išprotavimai – turi mums reikšmę, tai  yra teisingi, o kurie – ne. 
Logikos nedomina konkretūs sprendiniai ir išprotavimai – ji užsiima forma. Panašiai vaizduotė 
teikia labai daug ir įvairių turinių, ir tik tikėjimas pasako, kad vieni iš jų turi mums reikšmę, kiti – 
ne. Tikėjimas yra vaizduotės forma, panašiai kaip logika – proto. Mokslas, remdamasis logikos 
galia, sukūrė pasaulėvaizdį, leidžiantį teigti, kad pasaulį valdo Protas. Religija, remdamasi tikėjimo 
galia, sukūrė pasaulėvaizdį, atskleidžiantį, kad pasaulį valdo Tikėjimas. 
Egzistuoja daug ir įvairių kūrybos formų: meninė, mokslinė, filosofinė. Visų jų esmė ta pati: kuriant 
iš pasąmonės išvelkamos ir pateikiamos kitų  teismui tam tikros idėjos, formos, vaizdai. Kai kurios 
idėjos turi reikšmę tik pačiam kūrėjui, kai kurios – jo artimiesiams ar draugams, kitos keičia tautų 
istorijas. Religija – specifinė kūrybos forma, tam tikrų pasąmonės struktūrų objektyvavimas ir 
sklaida. Tuo ji artima kitoms kūrybos rūšims. Nuo kitų kūrybos formų ji skiriasi savo 
reikšmingumu:  kūrybos formos daro įtaką tik tam tikram būties aspektui, o religija kuria būtį. Štai 
kodėl „jei Dievui nepadėsiu aš – nė kirminas neatsiras“.  
 
Religinio patyrimo ypatybės 
 
Religija kartais kaltinama „aklo“ tikėjimo ugdymu. Ar Jėzus tikėjo Dievą? Ar princas Gautama, 
būsimasis Buda, tikėjo nušvitimą? Užtenka šiuos klausimus suformuluoti, kad įsitikintume kokie jie 
beprasmiai. Jėzus netikėjo, o žinojo, kad Dievas yra: „Aš jį pažįstu, nes esu iš jo atėjęs ir jis yra 
mane siuntęs“ (Jn 7, 29). Princas Gautama netikėjo nušvitimu, o pats jį patyrė. Tad religinis, kaip ir 
mokslinis pažinimas prasideda ir baigiasi patyrimu, skiriasi tik jo interpretacijos. Pasak Kanto, 
mokslinio pažinimo esmę sudaro sprendiniai, išreiškiantys visuotinumą ir būtinumą. Religinis 
pažinimas, priešingai, remiasi išskirtinumu ir laisve. Išskirtinumas reiškia, kad kuo subtilesnis 
patyrimas, tuo mažesniam žmonių skaičiui jis prieinamas. Anaiptol ne visi žmonės geba suvokti 
meną. Dar rečiau sutinkame moralinį imperatyvą patiriančių žmonių. Kaip rašė Baruchas Spinoza, 
„viskas, kas didinga ir kilnu, labai reta, ir sunkiai pasiekiama“222. Religinių tiesų suvokimas 
reikalauja išskirtinių pastangų ir specifinės dvasinės konstitucijos. Kaip teigiama Sukhavativyuha 
sutroje, „sunku sutikti mokytoją, kuris paaiškintų Dharmą; dar sunkiau sutikti Buda; tačiau 
sunkiausia patikėti jo mokymu“223.  
Laisvė reiškia, kad kuo aukštesnėje dvasinės evoliucijos pakopoje yra žmogus, tuo platesni jo 
laisvės horizontai. Žmogus, kaip biologinė būtybė, gali mėgautis laisve instinktų jam nubrėžtose 
ribose, socialiniame gyvenime jis jau gali rinktis profesiją, politines pažiūras, gyvenamą vietą ir 
pan. Dar aukštesnėje dvasinės evoliucijos pakopoje individas gali rinktis įvairias filosofines, 
moralines, religines koncepcijas. Pagal daugumą hinduistinių mokyklų, išsivadavimas (moksha) yra 
pagrindinis religinio gyvenimo tikslas. Panaši nuostata būdinga ir vakarietiškam mąstymui. 
Apibūdindamas krikščioniškąjį tikėjimą, Eliade rašė: „Nereikia užmiršti, kad Abraomo tikėjimas 
apibrėžiamas žodžiais, jog Dievui viskas įmanoma, o krikščioniškasis tikėjimas implikuoja, kad ir 
žmogui viskas įmanoma. ,Turėkite tikėjimą Dievu!  Iš tiesų sakau jums: kas pasakytų šitam kalnui: 
‚Pasikelk ir meskis į jūrą, ir savo širdyje nesvyruotų, bet tikėtų įvyksiant, ką sako, – taip jam ir 

 
221 Mahaparinirvana-Sutra. Cituojama iš The Teaching of Buddha. Tokyo: Society for the promotion of Budhism., 2001. 
P..358. 
 
222 Cit. iš Штейнер Р. Мистика на заре духовной жизни Нового времени. Ереван: Ной, 1993. C.23. 
223 Sukhavativyuha-sutra, vol. 2. Cit iš The Teaching of Buddha. P.354. 



 83 

įvyktų. Todėl sakau jums: ko tik melsdamiesi prašote, tikėkite gausią, ir tikrai taip bus‘ (Mk 11, 22-
24). Tikėjimas šiame kontekste, kaip, beje, ir daugelyje kitų, reiškia besąlygišką išsivadavimą iš bet 
kokių gamtos ,dėsnių‘ ir todėl aukščiausią laisvę, kokią tik gali įsivaizduoti žmogus: laisvę daryti 
įtaką pačiam ontologiniam Visatos statusui. Vadinasi, ji yra pati kūrybiškiausia laisvė.“224  
 
Kai žydai stvėrėsi akmenų, norėdami Jėzų užmušti, jis paklausė: „Tėvo valia esu jums padaręs daug 
gerų darbų. Už kurį gi darbą jūs užmušite mane?“ Žydai jam atsakė: „Ne už gerą darbą užmušime, o 
už piktžodžiavimą, kad tu, būdamas žmogus, dediesi Dievu“. Jėzus atsakė: „Argi jūsų Įstatyme nėra 
parašyta: Aš tariau: jūs esat dievai!? Taigi [Įstatymas] vadina dievais tuos, kuriems skirtas Dievo 
žodis, ir Raštas negali būti panaikintas (Jn 10, 32-34).  
Jėzus nesunkiai galėjo kaltinimo piktžodžiavimu išvengti pasakęs:  „Ar išprotėjot? Juk aš dailidė iš 
Nazareto, Josifo sūnus. Argi mano motina nesivadina Marija, o Jokūbas, Juozapas, Simonas ir 
Judas ne mano broliai?“ (plg. Mt 13, 55). Galėjo jis kaltintojams ir pagrasinti: „Gal manot, jog aš 
negaliu paprašyti savo Tėvą, ir jis bemat neatsiųstų man per dvylika legionų angelų?!“ (plg. Mt 26, 
53). Jėzus nepadarė nei vieno, nei kito. Jis ne tik nepaneigė savo dievystės,  bet gerokai praplėtė 
dievų ratą: paskelbė dievais visus, kam skirtas Dievo žodis. Tam, kad tapti Dievu, net nebūtina 
suprasti Dievo žodį – būtina stengtis jį suprasti. Nes toks Raštas, o Raštas negali būti panaikintas.  
 
Išvados 
 
Šiame skyriuje religijos vaidmuo žmonių gyvenime analizuojamas patyrimo, vaizduotės, kalbos ir 
tikėjimo sąvokų pagalba. Visos jos atspindi skirtingus pasąmonės raiškos aspektus ir etapus. 
Pirmiausia pasąmonė pasireiškia kaip vaizduotė. Dalis vaizduotės turinių būdingi tik individams ir 
neturi jokios įtakos kitų individų gyvenimams, dalis sudaro objektyvią vaizduotę. Moksle objektyvi 
vaizduotė reiškiasi kaip mokslinis pasaulėvaizdis, socialiniame ar politiniame gyvenime – kaip 
idealūs ar bent jau galimi visuomenės modeliai, filosofijoje – kaip specifinė tam tikrai žmonių 
grupei būdinga žiūra, mene – kaip estetiniais įvardijami jausmai ar vaizdiniai. Religinė objektyvi 
vaizduotė yra sudėtingiausia, nes sujungia  ir racionalų, ir jausminį, ir jutiminį pasaulio pjūvius.  
  
Subjektyvūs vaizduotės turiniai tampa objektyvūs tik tuo atveju, kai juos pripažįsta kiti žmonės. 
Šiuo aspektu religinė kūryba artimiausia meninei. Skirtingi žmonės suvokia tą patį meno kūrinį 
nevienodai, bet tuose skirtingumuose egzistuoja šio to bendro, suteikiančio galimybę atskirti vieną 
kūrinį nuo kito. Ir religingi žmonės suvokia pasaulį skirtingai, bet esama bendrumo, suteikiančio 
galimybę atskirti vieną religiją nuo kitos ar vieną religinį vaizdinį nuo kito. Toks bendras įvairioms 
vaizduotėms sluoksnis ir yra objektyvi religinė vaizduotė. Kiekvienoje istorinėje kultūrinėje 
tradicijoje formuojasi sava objektyvios vaizduotės kūrimo, palaikymo, tobulinimo sistema. 
 
Išskirtinis vaidmuo formuojant objektyvią vaizduotę tenka kalbai. Moksle kalba tarsi užmeta ant 
juslinio pasaulio sąvokinį tinklą ir to tinklo pagalba reguliuoja jusliniame pasaulyje vykstančius 
procesus. Socialiniame gyvenime kalba tarnauja jausmų pagimdytų įžvalgų raiškai. Filosofijoje 
sąvokinis aparatas, viena vertus, išreiškia, kita vertus, formuoja pasąmonę. Menui kalba tarnauja tik 
kaip priemonė pasąmonėje besikaupiančioms estetiškai reikšmingoms idėjoms verbalizuoti. 
Religijoje kalba struktūruoja pasąmonę, paskleisdama pasąmonės struktūras jusliniam suvokimui. 
Tačiau lemiamą vaidmenį struktūruojant pasąmonę religijoje vaidina tikėjimas.  
Netgi paviršutiniško žvilgsnio į tikėjimo istoriją užtenka, kad įsitikintume, jog tikėjimas – 
pagrindinė žmogaus psichinė galia. Be tikėjimo neįmanomas nei mokslas, nei moralė, nei menas,  
nei religija. Būtent  tikėjimas sulipdo įvairias psichines galias į tokius kompleksus – kaip ego, taip 
pat kolektyvinius. Tikėjimo persmelktos sąvokos struktūruoja pasąmonę, ji savo ruožtu, lemia 

 
224 Eliade M. Amžinojo sugrįžimo mitas: archetipai ir kartotė. Vilnius: Mintis, 1996. P. 146. 



 84 

juslinį suvokimą. Religingo žmogaus juslinis pasaulėvaizdis priklauso tik nuo tikėjimo stiprumo. 
Galutiniame tikėjimo evoliucijos etape vaizduotės struktūros visiškai suformuoja individo juslinį 
suvokimą, ir jis mato, girdi, jaučia tik vaizduotės darinius. Be to, tikėjimo pagalba jis gali 
performuoti sąlyginai pastovias kitų vaizduotėje egzistuojančias juslines struktūras – judinti kalnus, 
įsakinėti vėjui ir pan. Bet tai įmanoma tik tuo atveju, jei tikėjimas  yra pagrindinė būtį įforminanti ir 
palaikanti jėga. 



 85 

TREČIA DALIS. SEKULIARIZACIJA IR JOS PASEKMĖS DABARTINEI VAKARŲ 
KULTŪRAI 

 
Aštuntas skyrius. Apokalipsės atšvaitai: Vakarų kultūros raidos tendencijos ir bruožai 
 
Kiekvieną dieną įvairiose pasaulio scenose vyksta tūkstančiai spektaklių. Tarkim, kad kokio nors 
vaidinimo metu į sceną išeina teatro direktorius ir praneša, jog dėl kokių nors nuo administracijos 
nepriklausančių priežasčių – trūkusio vandentiekio vamzdžio, gaisro pastato rūsyje ar staiga 
susirgusio pagrindinio vaidmens atlikėjo – spektaklis nutraukiamas. Žiūrovai, kad ir suprasdami 
situaciją, skirstytųsi nelabai patenkinti. Jie taip ir nesužinotų, kuo baigėsi viena ar kita siužetinė 
linija, ką reiškė vienas ar kitas epizodas ir ko galų gale siekė spektaklio autoriai. Netikėta pabaiga 
niekais paverstų visus spektaklio autorių sumanymus ir darbus.  
 
Panašioje situacijoje, materialistiškai angažuotų žmonių manymu, nuolatos gyvena žmonija. 
Pasaulio drama, anot jų, gali nutrūkti bet kada ir bet kaip – Žemei susidūrus su asteroidu, kilus  
termobranduoliniam karui, globaliniam atšilimui ar, atvirkščiai, atšalimui. Tačiau tai mažai ką 
stebina ar jaudina. Žmonės nemėgsta beprasmybės mažuose spektakliuose, bet mielai taikstosi su ja 
dideliame.  
Pagal požiūrį  į  pasaulio, ar, siauresne prasme, žmonijos istoriją galime skirti  tradicines religines ir 
moderniąsias materialistines pasaulėžiūras. Kai kurie materialistinės orientacijos mąstytojai tik 
taikstosi su gyvenimo, istorijos, pasaulio beprasmybe, kiti tokį egzistavimą laiko savotiška norma, 
dvasinės sveikatos požymiu. Kaip teigė Freudas, „jei kas nors klausia apie gyvenimo prasmę ar 
vertę – jis ligonis“225. 
Skirtingai nuo ateistų, religinės pasaulėžiūros atstovai pasaulio ir žmonijos istoriją įsivaizduoja kaip 
prasmingą pradžią ir pabaigą turintį vyksmą. Pasaulis neatsirado atsitiktinai ir atsitiktinai nežus. 
Pasaulio pabaiga neišvengiama, bet ji ateis ne dėl nuo žmogaus nepriklausančių aplinkybių, o kaip 
religinio ir moralinio žmonijos nuosmukio rezultatas. Žmonija neišlaikė jai duoto egzamino ir bus 
pašalinta nuo pasaulio scenos. Ir bus naujas dangus ir nauja žemė (Apr. 21, 1). Tačiau žmonijos 
likimas nėra tragiškas, kaip tai gali pasirodyti iš pirmo žvilgsnio. Jei neapsiribosime tik regimuoju 
pasauliu, o pabandysime aprėpti visą būtį, jei pasistengsime suvokti Režisieriaus sumanymus ir 
darbus, situacija radikaliai pasikeis.  Pralaimėjimas laike reiškia pergalę amžinybėje. Todėl visos 
religinės pasaulėžiūros iš esmės yra optimistinės. „Bet jūs būkite drąsūs: aš nugalėjau pasaulį“ (Jn 
16, 33).  
Bene nuosekliausiai apie religinį ir moralinį žmonijos nuosmukį bylojama Puranų mokyme apie 
keturis žmonijos evoliucijos amžius ir keturias juos atitinkančias žmonių kartas. Jei pirma karta 
vadovavosi tik dorybe,   dabartinė, ketvirtoji, teturi tik ketvirtadalį dorybės226. Nedvelkia optimizmu 
ir musulmoniška ateities vizija: „Kartą naktį pranašas nuėjo į Medinos kapines, kreipėsi į Allachą, 
prašydamas atleidimo tiems, kas ten palaidotas, ir pasakė: „Ramybė jums, gulintiems kapuose! 
Džiaukitės, kad jūs jau gulite kapuose ir nepamatysite to, ką pamatys kiti, nes artėja neramumai, 
panašūs į tamsios nakties dalis, kurios seks viena po kitos, ir kiekviena sekanti bus blogesnė už 
prieš tai buvusią.“227  
 
Krikščioniškoji pasaulio pabaigos versija ryškiausia ir vaizdingiausiai piešiama šv. Jono apreiškime 
(Apokalipsėje).  Turbūt neperdedant galima teigti, kad Apokalipsės liepsna, prigęsdama ir vėl 
įsiliepsnodama, nušvietė visą krikščioniškosios kultūros kelią. Ką nauja apie Vakarų kultūros krizės 
koncepciją gali pasakyti archetipinė psichologija? Tai – pagrindinė skyriuje svarstoma problema. 

 
225 Freud S. Briefe 1873 – 1939. Frankfurt am Main: S. Fischer-Verlag, 1960. Cit. pagal Франкл В. Человек в поисках 
смысла. Москва: Прогресс, 1990. C. 311. 
226 Višnu purana.  
227 Žr. Жизнь Пророка. Москва: Умман, 2003. С. 600. 



 86 

Kultūros raidos problemos jame analizuojamos psichologinės įtampos, poreikio ir vertybių sąvokų 
pagalba. Pagrindinę skyriuje grindžiamą idėją trumpai galima suformuluoti taip: bet kokia sistema 
funkcionuoja tol, kol egzistuoja joje vykstančius procesus palaikančios įtampos. Vakarų kultūros 
krizė pirmiausia reiškia  psichologinių įtampų mažėjimą. Silpnėjant įtampoms, menkėja poreikiai, 
menkėjant poreikiams, nyksta vertybės. Vertybių krizė, viena vertus, reiškiasi kaip vertybių 
vaidmens žmonių gyvenime menkėjimas, kita vertus – vertybių, o tuo pačiu ir kultūros, 
jusliškėjimas.  
   
Teorinės tyrimo prielaidos   
 
Nuo pat atsiradimo žmonija bandė ir tebebando įminti būties mįslę. Iš ko susideda pasaulis ir kas 
yra varomoji būties jėga? Viena populiariausių tiek Rytų, tiek Vakarų intelektualinėje tradicijoje yra 
dvinarė būties struktūra, pabrėžiant šių dalių neišskiriamumą. Kaip rašoma Evangelijoje pagal 
Pilypą, „šviesa ir tamsa, gyvenimas ir mirtis, dešinė ir kairė – broliai vienas kitam. Jų negalima 
atskirti vieną nuo kito. Todėl ir geri – ne geri, ir blogi – ne blogi, ir gyvenimas – ne gyvenimas, ir 
mirtis – ne mirtis“228. Hegelio manymu, priešybių vienybės ir kovos dėsnis – vienas iš trijų 
pagrindinių (šalia kiekybės perėjimo į kokybę ir neigimo neigimo) dialektikos dėsnių. Panašiai 
mąstė ir Jungas, tik rėmėsi ne Hegelio, o Herakleito pažiūromis: „Senovės Herakleitas, kuris buvo 
iš tiesų didis išminčius, atrado nuostabiausią iš visų psichologinių dėsnių,  būtent reguliuojančią 
priešybių funkciją. Jis pavadino tai enantiodromija, bėgimu priešais, turėdamas galvoje, kad viskas 
kada nors pereina į savo priešybę“229. 
Bene lengviausia enantiodromijos dėsnio veikimą stebėti gamtoje. Jei kokiame nors regione 
pradeda dominuoti viena rūšis, gamta įjungia apsauginį mechanizmą ir sukuria ar padidina natūralų 
šios rūšies priešą, kuris ima stabdyti šios rūšies plitimą. Pavyzdžiui, jei kur nors atsiranda daug 
graužikų, ten padidėja ir jais mintančių plėšrūnų skaičius. Panaši reguliacija vyksta ir žmogaus 
kūne, ir psichikoje. Kaip rašo Jungas, „psichinis yra save reguliuojanti sistema, palaikanti 
pusiausvyrą taip pat, kaip tai daro kūnas. Bet koks kraštutinumas iš karto įjungia kompensacinį 
mechanizmą, be kurio neįmanoma nei normali psichika, nei normali medžiagų apykaita. Šia prasme 
mokymą apie kompensaciją reikia pripažinti pagrindiniu psichinės veiklos dėsniu“230.                
Jungo teigimu, panašiai kaip teigiamas ir neigiamas elektros krūviai sukuria elektros srovę, 
psichikoje egzistuojančios įtampos sudaro psichinės energijos pagrindą: „Tikros priešybės negali 
būti nesuderinamos; jei jos bus nesuderinamos, jos niekada netaps vienybe [...] Nepaisant viso 
prieštaringumo, jos nuolatos demonstruoja polinkį vienybei, ir Nikalojus Kuzietis patį Dievą 
apibrėžė kaip complexio oppositorum“231.  
Taigi įtampų egzistavimas – pagrindinė psichinio gyvenimo sąlyga. Sužinoti apie įtampų 
egzistavimą gana paprasta – individui jos visada yra kaip kaip tam tikras diskomfortas, 
nepasitenkinimas, neatitikimas tarp to, kas egzistuoja, ir to, kas turėtų būti. Nepasitenkinimas – 
neigiama dvasinė būsena. Ji suponuoja savo priešybės – pasitenkinimo būsenos egzistavimą. Tiltas 
tarp pasitenkinimo ir nepasitenkinimo yra poreikis. Poreikio egzistavimas reiškia, kad žmogus 
patiria tam tikrą fiziologinį ar psichologinį diskomfortą ir nori jį įveikti. Tai, kas gali patenkinti 
poreikį, yra vertybė. Vertybės – materialinės ar dvasinės tam tikrus poreikius tenkinančios 
struktūros. Tad pagrindinis vertybių pokyčio šaltinis – kintantys poreikiai. Poreikiai, savo ruožtu, 
atsiranda ir kinta dėl įtampų kaitos. Įtampų egzistavimas ar, kaip Hegelis tai įvardijo, priešybių 
vienybė ir kova – fundamentalus gamtos, visuomenės, psichikos egzistavimo ir raidos dėsnis.  
Dažniausiai žmonės susiduria su keturiomis įtampų, jų gimdomų poreikių ir vertybių grupėmis: 
biologinėmis, socialinėmis, moralinėmis ir religinėmis. Biologinė įtampa – žmogui kaip biologinei 

 
228 The Gnostic Bible. P. 281. 
229 Jung C.G. Two Essays on Analitical Psychology. CW, vol. 7, p. 108. 
230 Jung C.G. The Practical Use of Dream-Analysis. CW, vol. 16, p. 153. 
231 Jung C.G. On the Nature of the Psyche. CW, vol. 8, p. 206.  



 87 

būtybei būdinga nepasitenkinimo rūšis. Biologinė įtampa išsilieja į tai, ką Maslow vadino baziniais 
poreikiais. Šių poreikių patenkinimui tarnaujančias vertybes – maistą, būstą, miegą – galima laikyti 
biologinėmis vertybėmis. Socialinė įtampa – žmogui kaip socialinei būtybei būdinga įtampos rūšis. 
Socialinė įtampa gimdo poreikį keisti socialinius santykius ar visuomenę apskritai. Šio poreikio 
realizavimas gimdo socialines ar socialines-politines vertybes: įstatymus, valstybę, demokratiją. 
Moralinė įtampa – žmogui kaip moralinei būtybei būdinga įtampos rūšis. Moralinė įtampos rūšis 
suponuoja moralinio tobulėjimo poreikį, kuris, savo ruožtu, kuria naujas, skirtingas nuo socialinių 
politinių vertybes –  dorybę, pareigą, sąžinę, moralinius dėsnius ir pan. Ir pagaliau religinė įtampa – 
tarp individo ir būties egzistuojanti įtampa. Ši įtampos rūšis gimdo poreikį įkomponuoti ir  individo,  
ir visuomenės gyvenimą į būties struktūrą. Praktiškai visos pasaulio religijos – atsakas į šį poreikį. 
Tokiems poreikiams realizuoti kuriamos religinės vertybės – amžinasis gyvenimas, pomirtinis 
atpildas, tikėjimas, mistinis kelias.  
Be jau minėtų, svarbesnį ar menkesnį vaidmenį ir individo,  ir visuomenės gyvenime vaidina įtampa 
tarp idealo ir tikrovės, individo ir visuomenės, tradicijos ir novatoriškumo. Viena iš pastarosios  
atmainų – vadinamasis kartų konfliktas: vyresnės kartos žmonės, paprastai, stengiasi išsaugoti 
tradicijas, jaunesnės – jas sugriauti. Įtampa – platesnė sąvoka, nei poreikis. Taip visuomenėje keletą 
dešimtmečių gali tvyroti įtampa tarp vietinių gyventojų ir emigrantų, ir tik jai pasiekus tam tikrą 
pakopą, atsiranda poreikis ką nors keisti.  
Archetipinės psichologijos požiūriu, Vakarų kultūros krizė pirmiausia reiškiasi kaip psichologinių 
įtampų mažėjimas. Šis mažėjimas turi du aspektus: viena vertus, mažėja įtampų skaičius, kita vertus 
– silpnėja jų amplitudė. Įtampų skaičiaus mažėjimas reiškia, jog kai kurios įtampų rūšys – 
pirmiausia religinės ir moralinės – dabartinio Vakarų žmogaus gyvenime beveik nieko nereiškia. 
Amplitudės silpnėjimas rodo, kad netgi  egzistuojančios dabartinio žmogaus psichikoje įtampos 
nuolatos silpnėja. Tad biologiniai poreikiai patenkinami labai lengvai, daugeliui net nespėję tapti 
įtampomis, socialinė ar politinė visuomenių atmosfera normalėja. Silpnėjant įtampoms, menkėja 
poreikiai, menkėjant poreikiams, nyksta vertybės. Vakarų kultūra išnyks, kai išseks visos jos 
gyvybingumą palaikančios įtampos.    
 
Kultūra ir vertybės 
 
Wilhelmas Windelbandas dar XIX a. pabaigoje tvirtino, kad filosofija atsidūrė Shakespeare’o 
karaliaus Lyro padėtyje; savo turtus atidavusi vaikams (pozityviesiems mokslams) ji privalės eiti 
pasaulin su elgetos lazda, jei neras naujos, tik jai pačiai tinkamo dalyko teritorijos. Šia teritorija, 
anot jo, turėjo būti bendros ir visuotinai galiojančios vertybės232. Šį požiūrį perėmė ir Windelbando 
sekėjas, įtakingiausias Badeno mokyklos atstovas Heinrichas Rickertas. Jis taip pat pripažino, kad 
vertybės sudaro kultūrinės realybės pagrindą, nes kultūra atsiranda kaip įvykių, kylančių 
atsižvelgiant į jas, ir jų pateisinimų rezultatas. Vadinasi, atskiri žmonių veiksmai, jų rezultatai ir net 
patys individai „peržengia" savo atsitiktinumą ir įgyja bendrą vertę, kai bendros ir būtinos vertybės 
įtarpina jų prasmę bei reikšmę. Tokia vertybių samprata leido Rickertui filosofiją laikyti mokslu 
apie kultūrą233. 
 
Gana greitai filosofinę vertybių analizę papildė sociologinė. Daugelio autorių nuomone, vertybių 
turėjimas susijęs su vertinimais to, kas manoma esant gera ir pageidaujama bei, kas manoma, esant 
bloga ir nepageidaujama. Dalis sociologų vertinimą laiko aktyvumu (veikla). Šiuo atveju remiamasi 
prielaida, kad individų pripažįstamos vertybės suteikia jiems kriterijų rinktis iš alternatyvių elgesio 
būdų. Pirmenybės, teikiamos vienam elgesio būdui prieš kitą, numano emocinę reakciją, be to, 
vertybės priskiriamos motyvuojančioms savybėms (siekiame vertybių, kurias puoselėjame, ir 
atstumiame tas, kurias niekiname). Kaip rašo Gordonas Allportas, „žmogų pažįstame geriausiai, jei 

 
232 Windelband W. Praeludien, Bd. 2. Tűbingen, 1915. 
233 Rickert H. System der Philosophie. Erste Teil. Tűbingen, 1928. 



 88 

žinome, kokia bus jo ateitis, o jo ateities kūrimas visų pirma priklauso nuo jo asmeninių 
vertybių“234. 
 
Trečias vertybių analizės aspektas – psichologinis. Didesnį ar mažesnį dėmesį vertybių analizei 
skyrė Maslow, May, Erichas Frommas. Ypač svarbų vaidmenį vertybių sąvoka vaidina 
archetipinėje psichologijoje. Hillmanas rašė:  „Archetipinę psichologiją mes suvokiame kaip 
vertybių psichologiją.“ 235  
 
Dabarties humanitariniai ir socialiniai mokslai kultūrą dažniausiai apibrėžia kaip individo ar grupės 
žmonių pripažįstamą vertybių sistemą, jos suponuotą veiklą ir veiklos rezultatus. Priklausomai nuo 
to, kokios vertybės dominuoja vienoje ar kitoje kultūroje, galima kalbėti apie įvairius kultūrų tipus. 
Pavyzdžiui, jei kokioje nors visuomenėje vyrauja socialinės vertybės, galima kalbėti apie socialiai 
orientuotą kultūrą, jei moralinės – moralinio tipo kultūrą ir pan. Paprasčiausia apie vertybių 
vaidmenį konkrečioje visuomenėje spręsti pagal joje vyraujančią ideologiją.  Tad, jei  visuomenėje 
vyrauja religinė ideologija, natūralu manyti, kad pagrindinį vaidmenį šios visuomenės kultūroje 
vaidina religinės vertybės. Kitas vertybių svarbos visuomenės ar konkrečių žmonių gyvenime 
nustatymo būdas – sociologinės apklausos.  
 
Paskutiniais dešimtmečiais vertybinei kultūros sampratai neretai priešpriešinama kultūros kaip 
simbolinių formų repertuaro ar sistemos samprata. Vytautas Kavolis rašė: „Suvokiant kultūrą kaip 
vertybių sistemą, ji atrodo vientisa, uždaryta, homogeniška, visiems privaloma, pastovi nekintanti. 
O suprantant ją kaip simbolinių formų ir praktikų repertuarą, atsiranda daug galimybių, iš kurių tos 
kultūros nariams galima rinktis pagal savo interesus, beveik viskas toje kultūroje tampa galima. 
Kultūros kaip simbolinių formų ir praktikų repertuaro samprata leidžia kultūroje egzistuoti 
prieštaraujančioms ir besivaržančioms vertybėms, ji nereikalaujo homogeniškumo, koherencijos, ji 
leidžia kultūrai priimti naujas idėjas, neprarandant savo tapatybės. Kultūra – atviras dalykas – tik 
imk ir naudokis pagal savo pasiryžimą ir interesus.“236. Panašių minčių aptinkame Antano 
Andrijausko darbuose. Jo manymu,  „postmodernizmo ideologijos ir kitų neeuropinių civilizacijų 
kultūros poveikis išklibino dar neseniai kultūros moksluose tvirtas pozicijas turėjusių aksiologinę 
kultūros sampratą, kuri šiandien dar išlieka empiriniuose sociologiniuose tyrimuose […] Nuo 
aksiologinės kultūros, kaip ,vertybių sistemos’ interpretacijos, pereinama prie naujos, atspindinčios 
komparatyvistinės kultūros, kaip ,atviros simbolinių formų sistemos’, sampratos”237.  
Mūsų manymu, lyginant simbolinę ir vertybinę kultūrų sampratas būtina atkreipti dėmesį, kad 
vertybės samprata yra platesnė nei simbolio. Visi simboliai yra vertybės, bet ne atvirkščiai.  
Simboliai turi prasmę tik tiek, kiek jie išreiškia užkoduotus jausmus, prasmes, idėjas, o visa tai 
traktuojama kaip vertybės. Ką, pavyzdžiui, reiškė vadinamos socialistinės Lietuvos kultūros 
transformacija į vakarietišką – simbolių ar to, ką jie simbolizuoja – kaitą? Akivaizdu, kad simbolių 
kaita – tik pakitusių vertybių, nuostatų, idealų atspindys. Kultūra niekada nebuvo, nėra ir nebus 
kuriama tik kaip simbolių sklaida ar seka. Jei mes apsiribosime tik simbolių analize, turėsime tokį 
paviršutinišką kultūros vaizdą, apie kurį neverta nė kalbėti. Jei bandysime atskleisti simbolių 
prasmę, anksčiau ar vėliau prieisime prie vertybių. Todėl simbolinė kultūros samprata gali 
sėkmingai funkcionuoti kai kuriose pažinimo srityse, pavyzdžiui, kultūrinėje antropologijoje, tačiau 
ji aiškiai nepakankama, norint  tiksliau suvokti kultūros srityje vykstančius procesus.  
Kitas vertybinės teorijos pranašumas yra tas, kad ji nepasitenkina pasirinkimo galimybės 
konstatavimu, o svarsto vieno ar kito pasirinkimo padarinius. Praktiškai niekam nekyla abejonių, 

 
234 Allport G. Pattern and growth in Personality. New York: Holt, Reinehart and Winston, 1961. P.16. 
235 Hillman J. An Inquiry into Image.  P. 83.  
236 Kavolis V. Kultūros dirbtuvės. Vilnius: 1996. P. 32–33. 
237 Andrijauskas A. Kultūros universumas: morfologinės analizės prolegomenai. Kultūrologija, t. 6. Vilnius: Kultūros ir 
meno institutas, 2000. P. 19. 



 89 

kad „kultūra – atviras dalykas“, ir kiekvienas joje „ima ir naudojasi pagal savo pasiryžimą ir 
interesus“. Rimtesni tyrimai prasideda tada, kai svarstoma, kas  iš to, jog kiekvienas  „ima ir 
naudojasi pagal savo pasiryžimą ir interesus“. Pailiustruosime pavyzdžiu.  
Vokietijos Federacinės Respublikos prezidentas Johannes Rau savo knygoje pateikia vieno   
žurnalisto samprotavimus, jog Vakarų žmogus pagaliau pasiekė emancipaciją nuo prasmės 
kategorijos. Anot šio šmaikštuolio, „gerti alų ir žiūrėti bereikšmių pokalbių šou yra galbūt 
aukščiausia išsilaisvinimo pakopa, kurią žmogus gali pasiekti“238. Iš tiesų visuomenėje, kurioje 
kultūra yra „simbolinių formų ir praktikų repertuaras“, alus ir beprasmių pokalbių šou gali reikšti 
„aukščiausią išsilaisvinimo pakopą“. Tačiau kas laukia šią pakopą pasiekusio žmogaus? O laukia 
tai, kad jo alus anksčiau ar vėliau baigsis ir beprasmių pokalbių šou mėgėjas turės eiti jo nusipirkti, 
o tam, kad nusipirkti, reikės užsidirbti pinigų. Tokiu būdu jam teks susidurti su darbo vertybėmis. 
Jeigu jis užsidirbs ir kitokiais būdais gaus pakankamai pinigų, jis turi būti pasirengęs tam, kad dėl 
kokios nors priežasties – tarkim sustreikavus televizijos kompanijos darbuotojams –  ekranas užges, 
o kai įsižiebs vėl, nebus jo mėgiamos bereikšmių pokalbių šou laidos. Tam, kad to neatsitiktų, jis 
turės pasidomėti socialinėmis politinėmis vertybėmis, dalyvauti rinkimuose ir balsuoti už partiją, 
kurį savo programoje įsipareigos uždrausti streikus ir įkurti valstybinę televizijos kompaniją, kuri 
per visus kanalus transliuos tik beprasmių pokalbių šou laidas. Labai tikėtina, kad vieną dieną į jo 
būstą įsiverš grupelė pareigūnų, kurie įkiš jį į uniformą, pakabins ant kaklo automatą ir pasiųs į 
tolimą šalį ginti jo teisės gerti alų ir žiūrėti mėgiamas pramogines laidas. Jei jam ne tas pats, kiek 
kaimų kartu su taikiais gyventojais teks vardan to sudeginti, jis pradės domėtis moralės, o galbūt ir 
religijos klausimais. Ir tada tai, ką jis kažkada deklaravo kaip „aukščiausią išsilaisvinimo pakopą“ 
taps žemiausia, o gal ir išnyks visai. 
Bet koks simbolinės kultūros šalininkas į tokio tipo samprotavimus pasipiktinęs atsakys, kad jo 
visai nedomina pasirinkimo padariniai. Jis esąs mokslininkas, o ne politikas, todėl ir neatsako už 
kitų  daromus ar nedaromus veiksmus. Iš čia išplaukia trečias ir turbūt esmingiausias skirtumas tarp 
vertybinės ir simbolinės kutūrų sampratų. Vertybinė kultūros samprata yra moraliai užangažuota. 
Moralinė mokslininko pozicijos svarbi, nes priklausomai nuo to, kokios kultūros teorijos diegiamos 
vienoje ar kitoje visuomenėje, formuojama ir jos kultūra. Praktinių kokios nors teorijos padarinių 
svarstymo vengimas reiškia atsakomybės už kultūros likimą nepaisymą. Jau Schweitzeris pagrndine 
Vakarų kultūros krizės priežastimi laikė „filosofų negalią“, pasireiškiančia tuo, jog jei anksčiau 
filosofija kultūros vertybes ne tik apmąstydavo, bet ir pateikdavo jas visuomenei kaip veiksmingas 
idėjas, nuo XIX a. antrosios pusės „jos tapo vien saugomu, bet pasyviu kapitalu“ 239. XX a. šia 
kryptimi žengiamas dar vienas reikšmingas žingsnis: palaipsniui atsisakoma vertybes ne tik diegti, 
bet net svarstyti. Vertybių, o tuo pačiu ir kultūros likimas atiduodamas į trumpalaikiais, neretai 
egoistiniais ar net nusikalstamais interesais besivadovaujančių politikų rankas. Tokioje situacijoje 
visiškas bent menkiausių dvasinių aspiracijų turinčios kultūros žlugimas – tik laiko klausimas. Kaip 
teigė populiarios nacistinėje Vokietijoje Hannso Johsto pjesės herojus, „kai aš girdžiu  „kultūra“, 
atlaužiu revolverio gaiduką“240.  
Kaip jau minėjome, simboliai – vienas iš kultūros aspektų, ir simbolinė kultūros teorija, kaip ir bet 
kuri kita, turi teisę egzistuoti. Blogis prasideda tada, kai jos atstovai savo pažiūrų plėtrą pateikia 
kaip mokslo pažangą, o vertybių teorijai priskiria visus įmanomus trūkumus ir bėdas. Faktiškai 
„aksiologinės teorijos išklibinimas“ ir perėjimas prie „atviros simbolinių formų sistemos“ atspindi 
ne pažinimo progresą, o tolesnį humanitarinių mokslų ir kultūros nuosmukį. Vertybės per sunki 
našta dabarties Vakarų žmogui, ir jis vis dažniau bevelija kalbėti apie simbolių ar simbolinių formų 
sistemas, kuriose „kiekvienas renkasi ką nori“. 
 

 
238 Rau J. Kultūrų dialogas, dialogo kultūra: tolerancija vietoj nureikšminimo. Vilnius: Dialogo kultūros institutas, 
2005. P. 83.  
239 Šveiceris A. Kultūra ir etika. P. 37–39. 
240 http://de.wikiquote.org/wiki/Hanns_Johst 



 90 

Vakarų kultūros vertybių raidos tendencijos 
 
Skirtingos vertybių sampratos suponuoja jų klasifikacijas. Dažniausiai dabarties socialiniuose 
moksluose išskiriamos ir nagrinėjamos penkios vertybių grupės: religinės, moralinės, socialinės-
politinės, darbo ir šeimos. Be to, Miltonas Rokeachas skiria asmenines ir tarpasmenines, tikslo 
(pavyzdžiui, socialinis pripažinimas, meilė, išsigelbėjimas) ir priemonių (buvimas logišku, 
išauklėtu) vertybes241. Mūsų manymu, šalia tikslo ir priemonių vertybių galima kalbėti ir apie 
sąlygų vertybes. Akivaizdu, kad ta pati vertybė (pavyzdžiui, pinigai) konkrečiame kontekste gali 
būti ir tikslas, ir priemonė, ir sąlyga. Svarbią vietą individo ar visuomenės vertybių hierarchijoje už-
ima aukščiausios tikslo vertybės – idealai. Šią vertybių grupę nagrinėsime atskirai. 
 
Pagrindinės krikščioniškos vertybės 
 
Pagrindinė krikščioniškoji tikslo vertybė – dangaus (Dievo) karalystė. Net paviršutiniško žvilgsnio į 
Evangelijas užtenka, kad įsitikinti, jog Jėzus savo misiją pirmiausia suvokė kaip Dievo karalystės 
skelbimą: „Kai Jonas buvo suimtas, Jėzus sugrįžo į Galilėją ir ėmė skelbti gerąją Dievo naujieną, 
kad atėjo metas ir prisiartino Dievo karalystė: „Atsiverskite ir tikėkite Evangeliją!“ (Mk 1, 14 - 15). 
Kai žmonės bandė jį sulaikyti Kapernaume, Kristus sakė: „Ir kitiems miestams turiu skelbti gerąją 
naujieną apie Dievo karalystę, nes tam esu siųstas“ (Lk 4, 43).  Išsiųsdamas apaštalus, Jis sakė: 
„Eikite ir skelbkite, jog prisiartino dangaus karalystė“ (Mt 10, 7).  
Nors apie Dievo karalystę rašė daugelis iškilių krikščionių, vienintelis dalykas, dėl kurio daugumos 
rašiusiųjų nuomonės sutampa – tai, jog dangaus karalystė ir Dievo karalystė Kristaus mokyme 
reiškė tą patį. Pažiūros į Dievo karalystės esmę gerokai skyrėsi. Pateiksime keletą pavyzdžių. 
Tarkim apaštalas Paulius akcentavo subjektyvų Dievo karalystės aspektą: „Iš tiesų Dievo karalystė 
nėra valgis ar gėrimas, o teisumas, ramybė ir džiaugsmas Šventojoje Dvasioje“ (Rom 14, 17). Šis 
apibūdinimas patvirtina Kristaus žodžius, kad ‘Dievo karalystė yra jumyse”, tačiau sunkiai 
suderinama su jo žodžiais, jog Dievo karalystė yra „tarp jūsų“ (Lk 17, 21) ir „šalia jūsų“242. 
Mokytojas Ekhartas iškėlė objektyvų Dievo karalystės aspektą: „Juk Dievo karalystė – tai pats 
Dievas visoje savo pilnatvėje“243. Tačiau šis apibrėžimas nesiderina su tokia Dievo karalystės 
savybe kaip sugebėjimas didėti, augti (Mt 13, 31–33). Sunku įsivaizduoti Dievą, augantį kaip 
garstyčios medelis ar kaip raugas tešloje. Egzistuoja ir kristologinė Dievo karalystės samprata: 
„Dievo karalystė yra žmoguje, kurį palietė Dievo pirštas ir kuris sutiko tapti Dievo sūnumi [...]. 
Taigi atsakymas apie Dievo karalystę yra Sūnus“244. Tačiau Kristus mokė ne tai, kad Dievo 
karalystė atėjo Jo asmenyje, o kad priartėjo, t. y. tapo pasiekiama jei ne visiems, bent daugeliui. 
Kristus nurodo sąlygas, būtinas, kad į ją „įeiti“ (Jn 3,5; Mk 10, 15). Žmones, įėjusius ar įeisiančius į 
Dievo karalystę, jis vadina „karalystės vaikais“.  
 
Trumpą, bet imlų Dangaus karalystės apibūdinimą pateikė „Evangelijos pagal Pilypą“ autorius: 
„Buvo Tėvas Sūnuje ir Sūnus Tėve, tokia yra Dangaus karalystė“245. Dangaus karalystė – žmogaus 
ir Dievo vienybė. Šios vienybės suvokimą lydi tam tikri subjektyvūs išgyvenimai – „teisumas, 
ramybė ir džiaugsmas Šventojoje Dvasioje“. Pagrindinis šios vienybės narys – „Dievas visoje savo 
pilnatvėje“. Vakarų istorijoje pirmas tokią vienybę patyrė ir išgyveno Jėzus Kristus: „Aš ir Tėvas 
esame viena“ (Jn 10, 30). Tačiau šią vienybę gali patirti ir kiti žmonės  (Jn 17, 20-21). Daugelis 
mistikų bylojo apie tokios vienybės galimybę. 

 
241 Rokeach M. The Nature of Human Values. New York: Free Press, 1973.   
242 Evangelija pagal Tomą. Filosofijos istorijos chrestomatija. Viduramžiai. P. 57.  
243 Mokytojas Ekhartas. Žinokite, kad Dievo karalystė arti. Naujasis Židinys, 1991, Nr 5. P. 4. 
244 Ratzinger J. Eschatologija: mirtis ir amžinasis gyvenimas. Vilnius: Katalikų pasaulis, 1996.  P. 64, 67.  
245 The Gnostic Bible. P. 306.  



 91 

Psichologiškai Dangaus karalystė reiškia, kad žmogus pasiekė tokį išsivystymo laipsnį, kai jo 
savastimi gali tapti Dievas. Dangaus karalystė nėra žemiškoji karalystė, ir bet kokie bandymai 
ieškoti jos žemiškųjų atitikmenų  beprasmiški ir beviltiški246. Dangaus karalystė – tai kažkas, 
esančio žmoguje („jumyse“) ir už žmogaus („šalia jūsų“), tai, kas suvokiama juslėmis, ką galima 
pamatyti. Tokiu būdu, Dangaus karalystė – tikėjimo kupinas žmogus, matantis Dievą visur ir 
visada.   
 Krikščionybė neretai traktuojama kaip meilės religija. Tai nėra visai teisinga. Meilės vaidmenį 
akcentavo jau žydai. Kaip mokė Jėzus Kristus, Dievo ir artimo meilės įsakymais remiasi visas 
Įstatymas ir Pranašai (Mt 22, 40). Įstatymas ir Pranašai – žydų religijos pagrindas. Kristaus žinia 
pasauliui šiek tiek kitokia – nepaneigdamas meilės reikšmės, jis iškelia tikėjimo svarbą. „Geroji 
naujiena“ faktiškai skelbia tris dalykus: pirmiausia, kad prisiartino nauja, iki tol nežinoma psichinė 
būklė – „Dangaus karalystė“; antra – tam, kad ją suvoktume, reikia persikeisti; trečia – kad 
tikėjimas yra pagrindinė ir praktiškai vienintelė to persikeitimo sąlyga ir priemonė. Dangaus 
karalystė – tikėjimo perkeistas  pasaulis.   
Dievo karalystės prisiartinimas – kuliminacinis dvasinės žmonijos evoliucijos taškas, geriausių jos 
lūkesčių ir vilčių išsipildymas: „Iš tiesų sakau jums: daugel pranašų ir teisiųjų troško išvysti, ką jūs 
matote, bet neišvydo, ir išgirsti, ką jūs girdite, bet neišgirdo“ (Mt 13,17). Tam, kad priartėtų Dievo 
karalystė, buvo reikalingos daugelio žmonių ir kartų pastangos: „Aš pasiunčiau jus nuimti derliaus, 
į kurį jūs neįdėjote darbo. Kiti pasidarbavo, o jūs įstojote į jų darbą“ (Jn 4, 38). Dievo karalystės 
prisiartinimas perskyrė žydų tautos ir visą Vakarų istoriją į dvi dalis: „Iki Jono buvo įstatymas ir 
pranašai; nuo jo skelbiama geroji naujiena apie Dievo karalystę, ir kiekvienas į ją veržiasi“ (Lk 16, 
16).  
 Dievo karalystė užbaigia ne tik dvasinę žmogaus evoliuciją, bet ir kūrybinę Dievo veiklą: „Mano 
darbas – vykdyti valią to, kuris mane siuntė, ir baigti jo darbą“ (Jn 4, 34). Dievo darbo užbaigimas – 
amžinybės atvėrimas žmogui: „Argi jūs nesakote: ,Dar keturi mėnesiai, ir ateis pjūtis’? Jau pjovėjas 
uždarbį gauna ir renkasi vaisių amžinajam gyvenimui, kad lygiai džiaugtųsi sėjėjas ir pjovėjas“ (Jn 
4, 35-36). Laikinas pasaulis gali būti užbaigtas tik amžinybe. Amžinasis gyvenimas – buvimo 
Dievo karalystėje pasekmė. Kuo aiškiau žmogus suvokia savo vienybę su Dievu, tuo jis arčiau 
amžinybės.   
 
Vadinasi, Dangaus karalystė vainikuoja krikščioniškąją vertybių sistemą. Jėzus Kristus Dangaus 
karalystę lygina su „brangiu perlu“ (Mt 13, 45), „paslėptu lobiu“ (Mt 13, 44), „raugu maišyme“ (Lk 
13, 20-21). Artėjimą prie Dangaus karalystės lydi tam tikri subjektyvūs išgyvenimai, kurie taip pat 
gali būti laikomi krikščioniškomis tikslo vertybėmis: tai ramybė ir džiaugsmas. Ramybės linkėjimas 
yra tradicinis krikščioniškas pasveikinimas (Lk 10, 5). Evangelija, kaip ir kiekviena gera naujiena, 
turėtų būti sutinkama džiaugsmingai  (Jn 15, 11).  
 
Evangelijose minimos dvi pagrindinės patekimo į Dangaus karalystę sąlygos. Pirmiausia tai būtų 
Dievo valia: „Nieks neateis pas mane, jei mane pasiuntęs tėvas jo nepatrauks“ (Jn 6, 44). Jei kokio 
nors žmogaus ego yra labai toli nuo Dievo, ar ji gaubiančioje kolektyvinėje pasąmonėje net nėra 
Dievu įvardijamos psichinės struktūros – tokiam žmogui patekti į Dangaus karalystę labai sunku. 
Antra patekimo į Dangaus karalystę sąlyga – sąmoningos žmogaus pastangos: „Prašykite, ir jums 
bus duota; ieškokite ir rasite; belskite, ir jums bus atidaryta“ (Lk 11, 9). Todėl nuoširdžiai Dievo 
ieškančio žmogaus pastangos anksčiau ar vėliau sėkmingai vainikuojamos: „Nebijok, mažoji 
kaimene: Tėvas panorėjo atiduoti jums karalystę“ (Lk 12, 32).  
Tikėjimas krikščionybėje gali būti suprantamas ir kaip priemonės (Jn, 6, 29), ir kaip sąlygos (Jn 5, 
24) vertybė. Svarbiomis priemonėmis, padedančiomis patekti į Dangaus karalystę, Kristus laikė 
atgailą (Mk 1, 15), maldą (Lk 18, 1), atsidavimą Dievo valiai (Jn 6, 38), Dievo įsakymų laikymąsi 

 
246 Meier J.P. The Marginal Jew: Rethinking the historical Jesus. Vol.2. New York ant all, : Doubleday, 1994. P. 243–
264.  



 92 

(Mk 19, 17-19), gerus darbus (Mt 25, 31-46). Mt 23,25 teigiami: teisingumas, gailestis, ištikimybė, 
neturtas, Įstatymas. 
Krikščioniškųjų vertybių hierarchijoje išskirtina yra meilė: „Aš jums duodu naują įsakymą, kad jūs 
vienas kitą mylėtumėte: kaip aš jus mylėjau, kad ir jūs taip mylėtumėte vienas kitą! Iš to visi pažins, 
kad esate mano mokiniai, jei mylėsite vieni kitus“ (Jn 13, 34-35). Apaštalas Jonas meilę laikė 
pagrindiniu Dievo atributu (1 Jn 4, 8). Meilė– artimiausias ir patikimiausias kelias į Dievą: 
„Dieviškoji meilė traukia tuos, kuriuos ji pagauna prie savęs. Ir ta trauka tokia didelė, kad tie 
žmonės daugiau nepriklauso sau, o meilės Objektui.“247   
Krikščioniškąjį idealą galima analizuoti trimis pagrindiniais požiūriais: transcendentiniu, moraliniu 
ir socialiniu. Transcendentinis krikščionybės idealas yra žmogus, pasiekęs tokį dvasinį tobulumą, 
kai gali valdyti fizinį ir dvasinį pasaulį. „Jėzus tarė: Ieškantysis tenesiliauja ieškojęs, kol neras, o kai 
ras, bus sukrėstas, o sukrėstas bus nustebintas ir ims viešpatauti virš visko“248. Moralinis 
krikščionybės idealas – žmogus, suvokiantis savo atsakomybę už moralinę pasaulio būklę ir 
savanoriškai prisiimantis kitų žmonių kaltes. Socialinis krikščionybės idealas yra visų žmonių tar-
nas: „Jei kas trokšta būti pirmas, tebūnie paskutinis ir visiems tetarnauja“ (Mk 9, 35). 
Taigi pagrindinis Jėzaus Kristaus mokymo dėmesys skiriamas transcendentinėms (religinėms) ir 
moralinėms vertybėms. Socialinės ir politinės vertybės krikščionio gyvenime neturėtų būti svarbios. 
Kaip rašė Martinas Lutheris, „jeigu visą pasaulį sudarytų tikri krikščionys, tai yra tikri tikintieji, tai 
jokie kunigaikščiai, karaliai, valdovai, kalavijai ar įstatymai nebūtų nei reikalingi, nei naudingi 
(kam jiems jų reikėtų?); jie turi širdyse Šventąją dvasią, kuri juos moko ir su džiaugsmu pakelia 
kiekvieno jiems daromą skriaudą ir net mirtį“249. Panašus Kristaus požiūris ir į šeimos vertybes. 
Tikroji krikščionio šeima - „tie, kurie klausosi Dievo žodžio ir jį vykdo“ (Lk 8, 21). Santykiuose su 
tėvais ar sutuoktiniais būtina laikytis Įstatymo, teisingai jį interpretuojant (Mt 15, 3-6; Mt 5, 31-32). 
 
Daugelis Jėzaus Kristaus mokymo aspektų jau amžininkams atrodė keisti ir neįgyvendinami: „Kieti 
jo žodžiai, kas gali jų klausytis“ (Jn 6, 60). Todėl pagrindinė krikščioniškų vertybių raidos kryptis 
tapo jų prieinamumo didinimas. Jau apaštalo Pauliaus laiškuose pagrindine tikslo vertybe tampa ne 
Dangaus karalystė, o išsigelbėjimas, pagrindinė išsigelbėjimo sąlyga – tikėjimas Jėzaus prisikėlimu 
(Rom 10, 9). Priemone, padedančia ne tiek pasiekti išsigelbėjimą, kiek jo tikėtis, tampa viltis (Rom 
8, 26), akcentuojama Bažnyčios svarba (1 Tim 3, 15). Šalia atsidavimo Dievo valiai svarbi vertybė 
– paklusnumas tiek pasaulietinei valdžiai (Rom 13, 1-2), tiek Bažnyčiai (Žyd 13, 17). Šeimos 
vaidmuo padidėja (1 Tim 5,8), o neturto sumažėja (1 Kor 9, 11). 
Krikščioniškosios vertybės vėliau buvo dar labiau supaprastintos ir supopuliarintos. Apie tai, kaip 
krikščionybę suvokia kai kurie šiuolaikiniai teologai, galima spręsti iš šios ištraukos: „Svarbiausius 
bažnyčios teologinius principus, apibrėžtus teologų, iš esmės sudaro trys paprasti teiginiai: Kristus 
yra tikras Dievas ir tikras žmogus; Kristus buvo nukryžiuotas, idant būtų atleistos mūsų nuodėmės; 
žmonės yra nusidėjėliai, kuriuos Dievas myli ir kuriems teikia naują gyvenimą. Dvasininkija šiems 
principams vieningai pritarė ir iš dalies dėl privalomo pamokslų temų tvarkaraščio, akcentavo juos 
iš sakyklos“250. 
Krikščioniškų vertybių nuosmukiui buvo priešinamasi dviem pagrindinėmis kryptimis. Viena 
vertus, pačioje krikščionybėje nuolat atsirasdavo mokymų ir judėjimų, raginančių grįžti prie tikros, 
pirmapradės krikščionybės. Antra vertus, moralinės vertybės pamažu išsiskiria iš religinių ir įgauna 
savarankišką reikšmę. Pierre de Charou dar 1601 m. išleistame veikale Apie išmintį teigė, kad 

 
247 The Works of Dionysius the Aeropagite. Oxford: 1807. P. 463. 
248 Evangelija pagal Tomą. Filosofijos istorijos chrestomatija. Viduramžiai. P. 56.  
249 Luteris M.  Apie pasaulietinę valdžią, kiek privaloma jai paklusti, Filosofijos istorijos chrestomatija. 
Renesansas. Pirma dalis, Vilnius: Mintis, 1984. P. 303. 
 
250 Withnow R. Šventybės atgavimas: religija šiuolaikinėje visuomenėje. Vilnius: Aidai, 1996. P. 108. 



 93 

moralė pranoksta tradicinę religiją ir jos atžvilgiu gali laikyti save nepriklausoma, nepakenkdama 
nei savo esmei, nei reikšmei. Ypač sekuliarizuotos moralės reikšmė išaugo Naujaisiais laikais. 
 
Moralinės Vakarų vertybės 
 
Gausias Vakarų moralines koncepcijas galime klasifikuoti pagal tai, kas jose laikoma aukščiausia 
vertybe. Tokia gali būti transcendentinė realybė, gyvybė, žmonija, žmonių grupė ar individas. Į 
transcendentinę realybę orientuotos religinės filosofinės koncepcijos (Platonas, Plotinas), į gyvybę - 
religinės etinės (Schweitzeris). Pagrindiniu moralinės veiklos atskaitos tašku Kantas laikė žmoniją. 
Į žmonių grupes (valstybę, šeimą) orientuotos vadinamosios socialinės moralės koncepcijos 
(Jeremija Benthamas, Hegelis). Individo laimę ar malonumą aukščiausia vertybe laiko kai kurios 
eudemonistinės bei hedonistinės koncepcijos. 
 
Praktiškai visos koncepcijos pagrindine objektyvia vertybe laiko gėrį, pagrindine subjektyvia 
vertybe moralumą. Religinėse filosofinėse koncepcijose akcentuojamas absoliutus ir 
transcendentinis gėris (Platono Gėrio idėja, Plotino Vienis). Pagrindinės priemonės, leidžiančios 
tokį gėrį pasiekti arba bent jau jo siekti, yra savęs tobulinimas ir atsižadėjimas. Kadangi savęs 
atsižadėti sugeba nedaugelis žmonių, religinėse-filosofinėse koncepcijose buvo svarbi moralinio 
įstatymo samprata. Šiuo atveju Dievas, ar Absoliutus gėris, suvokiamas ne kaip moralinės veiklos 
tikslas, o sąlyga, moralinio įstatymo kūrėjas ir palaikytojas. Juk jeigu moralinio įstatymo nėra, tada, 
Nietzsches žodžiais tariant, „viskas leista“. 
 
Religinėse etinėse koncepcijose moralumas suvokiamas kaip veikla, palaikanti arba bent nedaranti 
žalos gyvybei visomis jos pasireiškimo formomis. Pagrindinės tokios veiklos sąlygos yra pagarba, 
užuojauta, atsakomybės jausmas. Schweitzeris suformulavo principą, kuris jungia savęs tobulinimo 
ir aukojimo etikas: „Pagrindinis etiškumo principas, logiškai būtinas, turįs savo turinį, nuolat, gyvai 
ir dalykiškai polemizuojantis su tikrove, suformulavus skamba taip: aukotis gyvenimui iš didžios 
pagarbos gyvenimui.“251 
 
Filosofinėse etinėse koncepcijose moralė galutinai atskiriama nuo religijos. Dievas tampa arba 
hipoteze, reikalinga neapsišvietusios liaudies moralei palaikyti (Voltaire), arba dorovinės pasaulio 
tvarkos egzistavimo postulatu (Kantas). Kanto etikoje pagrindinė moralumo sąlyga yra valios 
laisvė, pagrindinis praktinio proto dėsnis: „elkis taip, kad tavo valios maksima visada galėtų kartu 
būti visuotinio įstatymų leidimo principas.“252. Jo etika neretai vadinama pareigos etika, nes 
„pareiga ir priedermė – tik taip mes turime vadinti savo santykį su moralės dėsniu“253. Moralės 
veikimo sritis apribojama žmonija.  Pagarba doroviniam dėsniui – tai pagarba „žmonijai manyje ir 
kituose“254. 
Didėjant asmeninei atsakomybei už savo veiksmus, didėja sąžinės svarba žmonių gyvenime. Sąžinė 
gali būti traktuojama ir kaip priemonė, leidžianti atskirti dorą veiksmą nuo nedoro, ir kaip moralinio 
gyvenimo sąlyga. Jau Kantas sąžinę vadino „nuostabiu mūsų sugebėjimu“255, tačiau jos reikšmę 
ypač išaukštino Fichte: „Sąžinė neklysta ir negali klysti, nes ji yra tiesioginis suvokimas mūsų 
grynojo pirminio Aš, už kurio ribų neišeina jokia sąmonė; ji (sąžinė) negali būti patikrinta ir 
pateisinta jokios kitos sąmonės; ji pati yra visų įsitikinimų teisėjas ir nepripažįsta aukštesnio 
teisėjo.“256 

 
251 Šveicer A. Kultūra ir etika. P. 323. 
252 Kant I. Praktinio proto kritika. Vilnius: Mintis, 1987. P. 95. 
253 Ten pat. P. 102. 
254 Ten pat. P. 107. 
255 Ten pat. P. 119. 
256 Fichte J.G. Werke, Ausgewahlt in Sechs Banden. Leipzig, 1908. P. 98. 



 94 

 
Socialinėse moralės koncepcijose etinės vertybės glaudžiai susipina su socialinėmis ir teisinėmis. 
Pagal Benthamą, įstatymai ir dorovės normos turi būti kuriami vadovaujantis maksimaliai galimos 
laimės principu ir kuo didesniam žmonių skaičiui. Laimė, šiuo atveju, suprantama kaip malonumų 
didinimas ir skausmo mažinimas: „Taigi malonumas ir skausmo vengimas yra tikslai, kurių 
įstatymų leidėjas nepaleidžia iš akių: jam būtina suprasti jų galą, kuri, kitaip tariant, yra jų vertė.“257 
Teisininkai ir moralistai siekia to paties tikslo, bet skirtingomis priemonėmis: pirmieji gali naudoti 
įstatymo numatytos prievartos formas, antrieji apsiriboja visuomenės narių įtikinėjimu. 
 
Moralines ir teisines vertybes Benthamas suartina, o Hegelis praktiškai sutapatina. Pagrindinis 
moralinės veiklos tikslas – valstybės gerovė, pagrindinis reguliatorius – įstatymai. Ne atsitiktinai 
etinės Hegelio pažiūros išsamiausiai išdėstytos jo veikale Teisės filosofija.  
 
Kiekviena moralinė koncepcija ar koncepcijų grupė turėjo savo idealus. Religinių filosofinių 
koncepcijų idealas žmogus, savo pastangomis kuo labiausiai priartėjęs prie transcendentinės 
realybės. Krikščioniškojoje moralėje tai būtų šventasis. Idealas panašiai suprantamas ir religinėse 
etinėse koncepcijose, tačiau jei šventasis gali gyventi ir tik kontempliuoti pasaulį, religinis etinis 
idealistas gyvenimą suvokia kaip nuolatinį aukojimąsi kitų žmonių ar visų gyvų būtybių labui. 
Moralinių filosofinių koncepcijų idealas būtų žmogus, griežtai vykdantis savo pareigas ir niekada 
nenusižengiantis sąžinės reikalavimams. Kadangi pagrindinė filosofo pareiga tarnauti tiesai, idealus 
Fichtes žmogus save suvokia taip: „Aš - tiesos žynys, aš tarnauju jai, įsipareigoju dėl jos padaryti 
viską: ir rizikuoti, ir kentėti, jei dėl jos būčiau persekiojamas ir nekenčiamas, jeigu mirčiau jos 
tarnyboje, ką ypatinga padaryčiau tuomet, ką padaryčiau be to, ką tiesiog privalau padaryti.“258 
 
Moralinių socialinių koncepcijų idealas žmogus, įkūnijantis socialiai reikšmingas dorybes: garbę, 
ištikimybę, sąžiningumą, teisingumą ir pan. Apibūdindamas garbės troškimo reikšmę, Frydrichas 
Didysis rašė: „Garbės troškimas – tai įgimta puikiųjų sielų savybė, užtenka tik sužadinti ir sudirginti 
ją, ir žmonės, iki tol vegetavę, dabar šio laimingo instinkto uždegti ,pasidaro pusdieviai.“259 
 
Utilitarinėse koncepcijose dorybės siekimas neatsiejamas nuo naudos: „Sąžiningumas naudingas, 
nes jis sukelia pasitikėjimą; tas pat ir dėl punktualumo, darbštumo, taupumo, ir būtent dėl to šios 
savybės yra dorybės.“260 Kraštutinėse moralinėse socialinėse koncepcijose, tarkim Hegelio, idealus 
žmogus suvokiamas visų pirma kaip idealus pilietis. 

 
Socialinių vertybių specifika 

 
Pagrindine socialine tikslo vertybe galima laikyti tobulą visuomenę. Pagal tai, kaip šis tobulumas 
suvokiamas ir kokiomis priemonėmis bandoma jo siekti, galima skirti socialines moralines, 
socialines politines, socialines teisines vertybių grupes ir jas grindžiančias koncepcijas. 
Socialinėse moralinėse koncepcijose pagrindine tobulos visuomenės egzistavimo sąlyga laikoma 
dora, išsilavinusi tauta, todėl būtinos sąlygos tokiai visuomenei sukurti yra švietimas, moralinis, 
religinis auklėjimas. Šių koncepcijų grupei galima priskirti krikščioniškojo socializmo teoriją. 
Kuriant tobulą visuomenę svarbus buvo protas. „Turėk drąsos pats naudotis savo protu! Toks yra 
švietimo šūkis", – rašė Kantas261. Augustas Comtes įveda altruizmo, kaip pagrindinio moralaus 

 
257 Bentham J. The Principles of Moral and Legislation. London:,1789. P. 105. 
258 Fichte J. G. Die Bestimmung des Menschen. Leipzig: 1978. P. 71. 
259 Oevres de Frederic le Grand, vol. 9. Paris: 1814. P. 98. 
260 Franklin B. Selected Works. Vol. 2. Washington: 1910. P. 161. 
261 Kant I. Politiniai traktatai. Vilnius: Aidai, 1996. P. 48. 



 95 

žmogaus ir doro piliečio veiklos motyvo, sąvoką. Šio tipo teorijose ir praktikoje derama vieta tenka 
filantropijai. 
Pagrindinėmis socialinėmis politinėmis vertybėmis Kantas laikė laisvę, lygybę, asmenybės 
savarankiškumą. Išskirtinę vertę įgauna demokratija ir socialinis teisingumas. Visos šios vertybės 
gali būti tikslo (jei jas įgyvendinti dar tik siekiama) ir tobulos visuomenės egzistavimo sąlygos. 
Pagrindinė socialinių politinių vertybių įgyvendinimo priemonė būtų kova, tačiau tam tikromis 
aplinkybėmis kai kurios iš jų gali būti įgyvendintos ir reformomis. 
 
Socialinėse politinėse koncepcijose tam tikros tradicinės vertybės įgavo naują prasmę. Tai 
pirmiausia pasakytina apie laisvę. Kristaus mokyme laisvė suprantama kaip laisvė nuo nuodėmės. 
Pagrindinė tokios laisvės sąlyga yra tiesos pažinimas: „Tiesa padarys jus laisvus" (Jn 8, 32). 
Reformacijos epochoje itin vertinama sąžinės laisvė, etika daugiausia dėmesio skiria valios laisvei. 
Socialinių politinių vertybių sistemoje svarbi žodžio ir veiklos laisvė.  
Panašių transformacijų patyrė ir kovos samprata. Religijoje kova visų pirma suvokiama kaip kova 
tarp gėrio ir blogio: „Vyksta kova – nuolatinė kova tarp Dievo ir velnio, o tos kovos arena – žmonių 
širdys.“262 Moralė kovoja su ydomis. Klasicizmo epochoje ypatingą reikšmę įgijo kova tarp 
pareigos ir jausmo. Politikoje požiūris į kovą keičiasi iš esmės. Be abejo, politinės kovos būdai 
labai įvairūs, bet visada tai esti žmonių kova su žmonėmis. 
Kai kuriose socialinėse politinėse doktrinose nuo religinių vertybių tiek nutolstama, kad pradedama 
net kovoti su jomis. Religija neretai suprantama kaip kliūtis tobulai visuomenei kurti: „Religija –
liaudies opijus.“263 Moralinės vertybės taip pat praranda savarankišką reikšmę ir traktuojamos kaip 
politikos dalis. 
 
Demokratinėse Vakarų valstybėse šalia socialinių politinių vertybių darosi vis reikšmingesnės 
socialinės teisinės. Pagrindinės socialinės teisinės vertybės užfiksuotos Visuotinėje žmogaus teisių 
deklaracijoje. Tai teisė į asmeninį saugumą, minties, sąžinės ir religijos laisvė, teisė į darbą, poilsį, 
išsilavinimą ir t. t. 
„Laimė – tai kova“, – teigė Marxas. Socialinių ir politinių koncepcijų idealas žmogus, visas jėgas, o 
neretai ir gyvybę aukojantis kovai už savo tautos laisvę, nepriklausomybę, socialinį teisingumą, 
„šviesią žmonijos ateitį“. Vienas populiariausių sovietmečio literatūrinių herojų Pavlas Korčiaginas 
gyvenimo prasmę suvokė taip: „Brangiausia žmoguje gyvenimas. Jis duodamas jam vieną kartą, ir 
nugyventi jį reikia taip, kad nebūtų kankinamai skaudu dėl be tikslo nugyventų metų, kad nedegintų 
gėda dėl niekingos bei smulkmeniškos praeities ir kad mirdamas galėtum pasakyti: visas gyvenimas 
ir visos jėgos atiduoti puikiausiam pasaulyje – kovai už žmonijos išlaisvinimą.”264 
Teisinėse valstybėse idealų reikšmė mažėja, jų vietą užima teigiami, o neretai ir neigiami herojai 
arba pavyzdžiai. Religinės, moralinės ir net socialinės politinės vertybės nuvertinamos. Vakarai 
artėja prie situacijos, aprašytos Haldoro Laksneso romane „Pasaulio šviesa“: „Na, klausyk, savo 
sąjungoje jie privertė visus balsuoti, norėdami nuspręsti, kuriuo žmogumi iš visų žmonių, kada nors 
gimusių pasaulyje, labiausiai verta sekti. [...] Beveik iš dviejų šimtų balsų šešiasdešimt vieną balsą 
gavo Joanas Tabakius, o Pjeturas Triarklis – tik šešiasdešimt. Napoleonas gavo septyniolika balsų, 
Juelis Juelis -– penkiolika, valdytojas – penkis, o Jėzus Kristus tegavo vieną balsą.“265 
Joanas Tabakius yra tobuliausias, „tikrųjų islandų“ manymu, iš visų kada nors gimusių pasaulyje 
žmonių, tiesiog darbštumo įsikūnijimas. Atskirų žmonių ar žmonių grupių gyvenime darbo vertybės 
buvo ir tebėra labai svarbios, tačiau vyraujančia visuomenėje vertybių grupe, skirtingai nuo 
religinių ar socialinių politinių, jos niekad nebuvo. Tai galima paaiškinti tuo, kad darbas praktiškai 

 
262 Dostojevskis F. Broliai Karamazovai. P. 118. 
263 Marksas K. Dėl Hėgelio teisės filosofijos kritikos. Įvadas. Kn.: K. Marksas, F. Engelsas. Apie religiją. Vilnius, 1958. 
P. 32. 
264 Островский Н. Как закалялась сталь. Ленинград, 1971. C. 227. 
265 Laksnesas H. Pasaulio šviesa. Vilnius: Vaga, 1979. P. 478. 



 96 

niekada nebūna tikslo, o tik priemonės ar sąlygos, vertybė. Vieniems darbas tėra galimybė užsidirbti 
pinigų, kitiems – įgyvendinti savo siekius, tretiems– proga pabendrauti su įdomiais žmonėmis, 
tačiau labai abejotina, ar kam nors darbas yra pats savaime vertybė. 
Šeimos vertybės yra paskutinė iš kolektyvinių, arba tarpasmeninių, vertybių grupių. Kristaus 
mokyme šeima   kliūtis patekti į Dangaus karalystę, o šiuolaikinėje į hedonizmą linkstančioje 
visuomenėje šeima tampa bemaž svarbiausia vertybe. 
Pagrindinę vertybių raidos tendenciją Vakaruose galima apibūdinti taip: nuo religinių vertybių 
judama prie moralinių, nuo moralinių prie socialinių-politinių, nuo socialinių-politinių einama link 
šeimos, nuo šeimos – prie asmeninių. Šioje vertybių raidoje tarpasmeninių vertybių reikšmė mažėja, 
todėl galima teigti, kad Vakarų kultūros istorija yra žmogaus vienišėjimo istorija. Aukščiausia 
krikščioniškoji vertybė – Dangaus karalystė – skatina žmogų ne tik vienytis su kitais individais, bet 
ir su Dievu. Moralinėse vertybėse siekti vienybės su Dievu nebūtina, tačiau, bent jau kai kuriose 
koncepcijose, pagrindinis moralinės veiklos atskaitos taškas yra žmonija. Socialinės politinės 
vertybės turi reikšmę tik tam tikrai žmonijos daliai, todėl jos dažniau individus supriešina, negu 
vienija. Šeimos vertybės būtų mažiausiam žmonių skaičiui svarbi vertybių grupė, tačiau netgi šeima 
daugeliui žmonių jau yra kliūtis siekiant saviraiškos, savęs realizavimo ir kitų asmeninių vertybių. 
Akivaizdus įrodymas – vis gilėjanti šeimų krizė266. 
Vienoms vertybių grupėms keičiant kitas ankstesnės praranda reikšmę arba išnyksta visai. Į daugelį 
religinių vertybių – neturtą, skaistybę, atsidavimą Dievo valiai – šiuolaikinis pasaulis nekreipia 
jokio dėmesio, arba jos tik toleruojamos. Panašus likimas ištiko ir moralines vertybes. Moralinio 
įstatymo ar savęs tobulinimo sąvokos daugumai žmonių yra tuščios. 14 proc. Vakarų Europos 
gyventojų sąžinė negraužia niekada, o 26 proc. retai267. Tiesa, atsiranda naujų vertybių , tarkim 
svarbi švari gamta, taika pasaulyje ir pan., tačiau jos ne tokios reikšmingos, kokios kadaise buvo  
religinės ar socialinės-politinės.  
 
Vertybių nykimas  daugiau rodo kiekybinę vertybių dinamiką, o kokybės atžvilgiu Vakarų vertybių 
raidą galima apibūdinti kaip nenutrūkstamą ir nuoseklų jų jusliškėjimą. Jusliškėja ir tikslo, ir 
priemonių, ir sąlygų vertybės, ir idealai. 
Tikslo vertybių jusliškėjimas reikštų  visų pirma jų nutranscendentinimą. Pagrindinė religinė tikslo 
vertybė, Dangaus karalystė, yra grynai transcendentinė. Bandymai sukurti „Dangaus karalystę 
žemėje“ liudija tiktai gerus jų autorių norus, bet su Kristaus mokymu neturi nieko bendra. 
Moralinės tikslo vertybės gali būti grynai transcendentinės (pavyzdžiui, Absoliutus Gėris) arba bent 
iš dalies jusliškos (sakykim, laimė). Socialinės-politinės vertybės iš esmės yra jusliškos, tačiau 
kartais jos dar gali turėti gal ir ne transcendentalumo, tai bent idealizmo (pavyzdžiui, tobulos 
visuomenės kūrimas). Šeimos ir darbo vertybės iš esmės yra jusliškos. 
Priemonių vertybės jusliškėja todėl, kad tikslo vertybės įgyvendinamos vis paprastesnėmis, 
prieinamesnėmis priemonėmis. Pasiekti politinę laisvę gerokai paprasčiau negu religinę, šeimai 
sukurti nereikia tiek pastangų, kiek ją paaukojant aukštesniems moraliniams interesams (užtenka 
prisiminti pareigos ir jausmo konfliktą klasicizmo tragedijose). 
Paprastėjimas ir jusliškėjimas – pagrindiniai idealų raidos bruožai. Religiniai, o neretai ir moraliniai 
idealai daugeliui dabarties žmonių net nesuprantami. Amerikiečių filosofė Susana Wolf straipsnyje 
„Moraliniai šventieji“ rašo: „Moraliniai šventieji gali būti be galo malonūs. Svarbu, kad jie nebūtų 
įkyrūs. Bėda ta, kad galiausiai jie paprastai būna niūrūs ar be jumoro jausmo, ar perdėtai 
švelnūs“268. Tai tas pats, jei kas nors apie Liudviką van Bethoveną pasakytų: „Neblogas buvo 

 
266 Žr. Juknevičius S. Skirtingumo dimensijos: Lietuvos gyventojų vertybės europiniame kontekste. Vilnius: Kultūros, 
filosofijos ir meno institutas, 2002. P. 8-20. 
267 http://www.europeanvaluesstudy.eu/evs/surveys/survey-1981.html Žiūrėta 2010.04.12 d. 
 
268 Wolf G. Moral Saints. Vice and Virtue in Everyday Life. New York: Harcount Brace Jannovich College Publishers, 
1993. P. 508. 



 97 

žmogus, tiek šiek tiek stambokas ir blogai girdėjo kaire ausimi.“  Panašus likimas ištiko ir daugumą 
socialinių ar politinių idealų. Daugiausia, ko gali tikėtis šiuolaikinis idealų turintis žmogus - iš aukš-
to pareikšto atlaidumo. 

 
Jusliškėjant atskiroms vertybėms ar jų grupėms, tokia virsta ir kultūra. Amerikiečių mokslininkas 
Pitirimas Sorokinas Vakarų kultūros raidą traktavo kaip nuolatinę per šimtmečius vykstančią dviejų 
jos formų – idealistinės ir jutiminės – kaitą. XX amžiuje jutiminė kultūra eilinį kartą pasiekė savo 
apogėjų ir turėtų pradėti transformuotis į idealistinę. Dar 1937 m. jis numatė neišvengiamas 
jutiminės kultūros žlugimo sąlygas ir pateikė tryliką prognozių:  
1. Dėl materializmo ir objektyvizmo, glūdinčių jutiminėje kultūroje, skirtumai tarp gėrio ir blogio, 
gražaus ir bjauraus bei kitų abstrakčių žmogaus vertybių bus vis mažiau reikšmingi. Kaip pasekmė 
įsivyraus moralinė, socialinė ir estetinė anarchija. 
 2.  Žmonės taps nuvertinti. Jie vis dažniau bus vadinami mechaniniais ir materialiniais terminais. 
Dvasiniai ilgalaikiai žmogaus vertės pagrindai bus pamiršti. 
 3. Išnykus universalioms vertybėms, nebus ir vienijančio susitarimo, kurį pakeis daugybė    
oponuojančių pažiūrų.  
4. Sutartys ir įsipareigojimai praras savą integracinę galią ir didingas sutartimis paremtas 
sociokultūrinmis pastatas, kurį pastatė Vakarų visuomenė per paskutinius šimtmečius, sugrius. 
5.  Moralinė tvarka bus palaikoma prievarta ir apgavyste. Vertybės, kaip kontrolės veiksniai, taps 
neefektyvios, ir mes įžengsime į amžių, kuriame teisingumą įgyvendins jėga. 
6.  Laisvė bus tik tariama ir naudojama nevaldomos vyraujančios mažumos kaip kontrolės mitas. 
7.  Valdžia virs nepastovia ir daugiau linkusia naudoti jėgą.  
8.  Šeima, atsisakiusi universalių vertybių ir priėmusi jutimines, toliau dezintegruosis. 
9.  Jutiminė kultūra taps beformė, nes vartotojams bus pateikiama vis daugiau neišbaigtų, bet 
jusliškai patrauklių kultūros elementų. 
10.  Kokybę išstums gigantomanija, palailpsniui įssivyraus idėja „kuo didesnis, tuo geresnis“. 
Mėgdžiojimas bus vertinamas labiau negu autentiškumas, sistemos kūrybingumas silpnės. 
11.  Didėjant anarchijai ir mažėjant kūrybingumui, šių dienų jutiminėje kultūroje vis labiau plis 
depresija ir blogės gyvenimo lygis. 
12. Taip pat sumažės saugumas. Savižudybių, psichinių ligų ir nusikaltimų skaičius didės. 
Nuovargis apims vis didesnę ir didesnę gyventojų dalį. 
13.  Gyventojai pasiskirstys į dvi dalis. Vienoje bus godūs hedonistai, kurie ieškos malonumų, 
kitoje – tie, kurie bus priešiški jutiminėms vertybėms269. 

 
Ir amžininkų, ir vėlesnės kartos mokslininkų šios prognozės buvo vertinamos nevienareikšmiai. 
Mes pritariame nuomonei, kad „jos dažniau teisingos nei klaidingos“270. Pirmiausia tai pasakytina 
apie skirtumo tarp tiesos ir melo, grožio ir bjaurumo nykimą, šeimos krizę. Richardo Rorty teigimu, 
šiuolaikinėse visuomenėse tiesos ieškančius „metafizikus“ palaipsniui išstums laisvai įvairiais 
žodynais operuojantys „ironikai“271. Ribos tarp grožio ir bjaurumo išnykimas mene – įvykęs faktas. 
Kaip rašo Taseusz Pawlowskis, „pozityvios vertybės: grožis, patrauklumas, simetrija, aiškumas, 
darna, gebėjimas sukelti malonumą“ užleido vietą negatyvioms vertybėms,, kurios „paveikia 
žiauriai, šiurkščiai, sukrečia, gniuždo, kartais sukelia šleikštulį“272. Tačiau mes nemanome, jog 
šiuolaikinė jutiminė kultūra bus pakeista idealistine. Jei Vakarų kultūra ir vystosi sinusoide, tos 
sinusoidės amplitudė nuolatos mažėja, kol galų gale virs (jei dar nevirto) tiesia žemyn pakrypusia 
linija. 

 
269 Sorokin P. Social and Cultural Dynamics. New York: 1937. P. 320–360. 
270 Cuzzort R.P., King E.W. Twentieth Century Social Thought.  New York: Harcourt Brace College Publishers, 1995. 
P.166. 
271 Rorty R. Contingency, irony, and solidarity. Cambridge: Cambridge University Press, 1989. 
272 Pawlowsi T. Wartosci estetyczne. Warszawa: 1987. P. 240. 



 98 

 
Išvados 
 
Analizuodami Vakarų kultūros raidos tendencijas, rėmėmės prielaida, kad pirminis bet kokių 
pokyčių šaltinis yra įtampų kaita. Įtampa – fundamentali sąvoka, žmogaus gyvenimą 
įkomponuojanti į visuomenės, visuomenės – į gamtos, gamtos – į būties raidos kontekstą. Vienoms 
įtampų rūšims keičiant kitas, keičiasi žmogaus poreikiai. Nuolat kintantiems poreikiams patenkinti 
kuriamos vertybės. Apie kultūroje vykstančius pokyčius galima spręsti pagal bet kurio  parametro 
kaitą. Šiame skyriuje daugiausiai dėmesio buvo skiriama vertybiniam kultūros aspektui. Vertybės 
sąvoka, viena vertus, pakankamai bendra, kad ją galima būtų taikyti praktiškai visų kultūrų analizei, 
kita vertus – pakankamai konkreti, kad pagal jų pokyčius galima būtų spręsti apie kultūroje 
vykstančius procesus. 
Praktiškai kiekvienoje visuomenėje funkcionuoja bent penkios vertybių grupės: religinės, 
moralinės, socialinės-politinės, darbo, šeimos.Įvairiais Vakarų istorijos tarpsniais šios vertybių 
grupės vaidino skirtingą vaidmenį žmonių gyvenime. Viduramžias buvo svarbios religinės vertybės. 
Naujaisiais laikais aktualėjo moralinės vertybės: garbė, šlovė, pareiga. Švietimo epochoje 
akcentuojamos socialinės-politinės vertybės. Pagrindiniais Didžiosios prancūzų revoliucijos šūkiais, 
kaip žinoma, buvo laisvė, lygybė, brolybė. XX a. daugumai Vakarų gyventojų svarbiausia tampa 
šeima. Silpnėjant šeimos vertybėms, stiprėja individualistinės.  
Vertybių raidos požiūriu Vakarų kultūros krizė reiškiasi, viena vertus, kaip vertybių nykimas, kita 
vertus kaip kultūros jusliškėjimas. Naujaisiais laikais prasidėjusi sekuliarizacija pakirto religinės, o 
paskui ir net nespėjusios susiformuoti moralinės pasaulėžiūros šaknis. Prasidėjo vertybių griūtis, 
kuriai nesugebėjo pasipriešinti nei tariamai idealistiniai totalitariniai režimai, nei liberalizmo 
propoguojama laisvė. Nesant aiškios vertybių sistemos, laisvė vis dažniau panaudojama jusliškai 
patraukliems objektams ir reiškiniams pasirinkti, visiškai negalvojant apie tokio veiksmo padarinius 
nei visuomenei, nei sau.  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 99 

Devintas skyrius. Protaujantys gyvūnai: moraliniai sekuliarizacijos padariniai 
 
Senovės romėnų poetas Horacijus dar I mūsų eros amžiuje rašė:  
 „Tėvai, prastesnė už senolius karta, 
Pagimdė mūsų – dar menkesnę, 
Greit pagimdysiančią ydingiausią ...“273 
Šios eilutės kartais cituojamos norint pademonstruoti kalbų apie moralės nuosmukį nepagrįstumą: 
per praėjusius nuo Horacijaus laikų du tūkstančius metų žmonės ne tik nedegradavo, bet netgi tapo 
tobulesniais individais. Faktiškai požiūris į moralės raidą priklauso tik nuo šios raidos analizei 
taikomų kriterijų. 
 
Dabartinės Vakarų visuomenės būklė dažniausiai analizuojama remiantis dviem pagrindinėmis 
paradigmų grupėmis. Pagal pirmą, Vakarų visuomenės vystymąsi galima palyginti su nuolatos 
aukštyn kylančia kreive.  Kai kurių mąstytojų manymu, ši linija, bent jau ideologijos srityje, pasiekė 
aukščiausią tašką. Amerikiečių mokslininkas Francais Fukuyama, atgaivindamas kai kurias Hegelio 
ir Marxo istorijos filosofijos idėjas, teigia, kad liberalioji demokratija gali būti „galutiniu žmonijos 
ideologinės evoliucijos tašku“, taigi gali reikšti „istorijos pabaigą“ 274. Vakarietiškos civilizacijos 
pasiekimai mokslo ir technologijų srityje taip pat kažin ar kam kelia abejonių. Pagal kitą paradigmų 
grupę, Vakarų kultūra išgyvena gilią krizę. Pesimistinėmis paradigmomis dažniausiai remiasi 
religiniai mąstytojai. Visos pagrindinės dabarties religijos kalba apie pasaulio pabaigą, ir visos jos 
sutinka, kad ši pabaiga ateis kaip moralinio dvasinio žmonijos nuosmukio rezultatas. Neigiamas  
religinių mąstytojų požiūris į dabartinę Vakarų visuomenę ir kultūrą nereiškia, kad jie nemato ar 
nevertina šios civilizacijos pasiekimų. Jie tiesiog atkreipia dėmesį į tai, kad laimėjimai vienoje – 
mokslo ir technologijų – srityje neišvengiamai veda prie praradimų kitoje – moralės srityje. Pirmas 
Vakarų filosofijoje šia mintį dar aštuonioliktame amžiuje suformulavo J.J. Rousseau, bet neprarado 
ji savo aktualumo ir šiandien. Kaip teigia Belgijos vyskupų konferencijos pirmininkas Godfriedas 
Danneelsas: „Vakarų Europos kultūros raida turi žemėjančios kreivės formą. Kraštutinis 
individualizmas ir hedonizmas neturi ateities. Tačiau niekas negali numatyti, kiek ji dar egzistuos ir 
kada žlugs.“275 Kaip sekuliarizacijos procesas paveikė ir veikia žmonių moralę? Tai – pagrindinė 
šiame skyriuje sprendžiama problema. 
Šalies mokslinėje spaudoje religijos ir moralės santykis nagrinėtas Rūtos Žiliukaitės276, Eglės 
Laumenskaitės277, Jono Dagio278 ir kitų autorių darbuose. Penktame skyriuje nagrinėjome 
pagrindinius moralės tipus  ir pabandėme atskleisti jų ryšį su religingumu. Šiame skyriuje 
gvildenamos moralės funkcijos, analizuojama jų raida Vakarų visuomenėje ir Lietuvoje. 
Pagrindines jame grindžiamas idėjas trumpai galima suformuluoti taip: moralės krizė – natūrali 
vertybių krizės pasekmė, besireiškianti kaip visų moralės funkcijų – ontologinės, integracinės, 
orientacinės ir reguliuojamosios – nuosmukis. Lietuvai integruojantis į Europos Sąjungą, šį 
tendencija stiprės, o greitai taps vyraujančia ir Lietuvoje.  
 

 
273 Horacijus. Lyrika. Iš lotynų kalbos vertė H. Zabulis. Vilnius: Vaga, 1977. P. 128. 
274 Fukuyama F. The End of History and the Last Man. New York: Free Press, 1992. P. 3. 
275 “Godfried Danneels on individual autonomy: ‘This extreme individualism and hedonism has no future,“interview by 
Marga van Zundert, in The Cultural Diversity of European Unity, eds. Wil Arts, Jacques Hagenaars, & Loek Halman. 
Leiden/Boston: Brill Academic Publishers, 2003. P. 18. 
276 Žiliukaitė R. Lietuvos gyventojų religinė tapatybė ir socialinės-politinės vertybės: skirtumai tarp kartų. Dabartinės 
Lietuvos kultūros raidos tendencijos: vertybiniai virsmai (sudarytoja Rūta Žiliukaitė). Vilnius: Kultūros, filosofijos ir 
meno institutas, 2007. P. 49–69. 
277 Laumenskaitė E. Vertybinių orientacijų pokyčiai Lietuvoje ir nauji iššūkiai.http://www.religija.lt/content/view/23/45/ 
 [ Žiūrėta 2010 m. kovo 5 d.]. 
278 Dagys J. Moralė be Dievo baimės. Santalka. Vilnius: Technika, 2008, t. 16, Nr. 3. P. 23–26. 
 



 100 

Pagrindinės moralės funkcijos 
 
Vienas pagrindinių skirtumų tarp religinės ir ateistinės pasaulėžiūros  glūdi požiūryje į žmogaus 
esmę. Ateizmas traktuoja žmogų kaip duotybę, religija – kaip galimybę. Religijos niekada 
nedomino klausimas, kas yra žmogus. Tiksliau, atsakymas į jį visada buvo gerai žinomas: žmogus 
yra puolusi, į malonumus linkusi būtybė. Pagrindinis klausimas, į kurį visada ieškojo atsakymo 
religiniai mąstytojai – kuo žmogus gali būti. Visais laikais vienu iš pagrindinių religijos tikslų buvo 
pakylėti žmogų bent šiek tiek aukščiau moralinių aplinkos ir epochos standartų, praplėsti jo 
horizontus, sukelti nepasitenkinimą savimi ir savo vieta pasaulyje ir tuo pačiu norą tapti bent šiek 
tiek tobulesniam. Šis tobulumo poreikis išplaukia ne tik ir ne tiek iš susirūpinimo savimi, savo 
žemiškuoju ar pomirtiniu likimu, kiek iš atsakingo požiūrio į gyvenimą,  gamtą, būtį apskritai. 
Reikalas tas, kad, tobulindamas save žmogus tobulina pasaulį. Ir šiuo atveju kalbama ne apie 
savaime suprantamą ir  akivaizdų gamtos pertvarkymą ar įtaką aplinkinių žmonių pasaulėžiūrai ar 
charakteriams, o apie regis nepastebimą, bet pastovų poveikį materialiniame pasaulyje vykstantiems 
procesams ir reiškiniams. Ši pažiūra būdinga visiems tradiciniams mokymams, tačiau bene 
nuosekliausiai ji buvo išplėtota senovės Kinijoje. Kinams ir į galvą negalėjo ateiti mintis, kad 
žmogaus siela ir gamta – dvi skirtingos, tarp savęs nesusietos pažinimo ir veiklos sritys. Viskas 
pasaulyje susiję, ir bet kokie pokyčiai žmogaus sieloje veikia gamtą, pasaulį, būtį. Bendriausia 
prasme šis principas suformuluotas Dao De Dzing: 
„Tobulink Dao savyje.  
ir De taps tikru; 
Tobulink Dao šeimoje 
Ir De pagausės; 
Tobulink Dao kaime.  
Ir De paplis; 
Tobulink Dao šalyje, 
Ir De atneš vaisių; 
Tobulink Dao pasaulyje, 
Ir De bus visur.“279 
Moralinė žmogaus kūryba apima ne tik juslinį, bet ir anapusinį pasaulį. Pirmiausia, anapusinio 
pasaulio architektoniką lemia istoriniai-kultūriniai kiekvienos tautos ar epochos ypatumai,   šiame 
gyvenime puoselėti moraliniai standartai ir idealai. Kokias vaizduotės struktūras sukuria ir tikėjimu 
sutvirtina vienos ar kitos bendruomenės nariai, į tokias po biologinės mirties ir įsilieja jų siela.  
Bhagavadgytoje rašoma:  
„Eina pas senolius, kas juos garbsto, 
Pas dvasias – kas aukoja dvasioms; 
Pas dievus – kas dievams atnašauja, 
Pas Mane – Man aukojantys bhaktai.“280   
Tam tikroje dvasinės evoliucijos pakopoje pagrindiniu žmogaus gyvenimo tikslu tampa amžinasis 
gyvenimas. Vakaruose lemiama vaidmenį atskleidžiant amžinybę žmogui suvaidino krikščionybė. 
„Iki Jono buvo Įstatymas ir pranašai; nuo jo skelbiama geroji naujiena apie Dievo karalystę, ir 
kiekvienas į ją veržiasi“ (Lk 16, 16).  
 
Taigi pagrindinė moralės funkcija – būties, kurioje žmogui garantuota amžinybė, kūrimas ir 
palaikymas. Šią funkciją pavadinsime ontologine. Ontologinė moralės funkcija remiasi dviem 
pagrindinėmis prielaidomis: visuotinio determinizmo ir dvasinio prado prioriteto prieš materialinį. 

 
279 Lao Dze. Dao De Dzing (iš vokiečių kalbos vertė Zita Mažeikaitė). Metai, 1991. N 1. P. 109. 
280 Senovės Rytų poezija. P. 425.  
 



 101 

Visuotinis determinizmas reiškia, kad pasaulyje nieko nevyksta atsitiktinai, o viskas turi savo 
priežastis ir pasekmes. Dvasinio prado prioritetas prieš materialinį reiškia, kad šioje priežasčių ir 
pasekmių grandinėje vyraujantį vaidmenį vaidina ne fizinės, cheminės ar biologinės, o moralinės ar, 
platesne prasme, dvasinės priežastys. Ne žmogaus psichika taikstosi su materialiu pasauliu, o 
materialus pasaulis vystosi pagal moralės dėsnius. Vakarų filosofijoje šią pažiūrą bene geriausiai 
išreiškė Fichte. Jo knygoje Žmogaus paskirtis skaitome: 
„Iškylu iki to požiūrio ir tampu nauja būtybe, o mano santykis su esamu pasauliu pasikeičia. Gijos, 
kurios iki šiol siejo mano dvasią su šiuo pasauliu ir savo nepastebimu judėjimu nukreipdavo mane 
pagal visus šio pasaulio pasikeitimus, visiems laikams nutrauktos, ir aš pats, pats sau kuriantis savo 
pasaulį, esu laisvas, tylus ir ramus. Jau ne širdimi, bet tik akimis suvokiu daiktus ir susieju save su 
jais, o pačios akys laisvėje praskaidrėja ir per klaidas bei ydas įžvelgia tiesą ir grožį, atsispindinčius 
grynoje ir švelnioje šviesoje, panašiai kaip nesudrumstame vandens paviršiuje atsispindi formos.”281  
 
Antra moralės funkcija – integracinė. Moralė visada traktuoja žmogų kaip tam tikro socialinio, 
biologinio ar ontologinio derinio – šeimos, tautos, gamtos, Dievo sukurto pasaulio dalį. Vienybės su 
šiuo deriniu suvokimo ugdymas ir siekimas – svarbi moralės užduotis. Jei žmogus traktuoja save 
kaip Dievo kūrinį, jis sieks vienybės su Dievu, jei kaip gamtos dalį – vienybės su gamta, jei kaip 
pilietį – su visuomene, ir pan. Bet kuriuo atveju žmogus integruojasi su tuo, ką jis gyvenime laiko 
svarbiausiu, vertingiausiu. Angelus Silesius rašė: „Tu tapsi tuo, kas tau mieliausia; tapsi Dievu, jei 
jis tau brangiausias, ir  žeme, jei ji tau mieliausia…“282  
Trečia moralės funkcija – orientacinė. Moralė padeda žmogui susiorientuoti pasaulyje, nustato 
veiklos tikslus, kryptis, svarsto įvairius gyvenimo prasmės variantus. Vienam individui gyvenimo 
prasmė gali būti tarnavimas Dievui, kitam – aplinkinių pagarba ir pripažinimas, trečiam – 
malonumas. 
Ir, pagaliau, ketvirta moralės funkcija – reguliuojamoji. Ji pasireiškia tuo, kaip moralė reguliuoja 
žmonių santykius, taip pat su gamta, Dievu. Šis veiksmas gali būti arba nuoseklus, besiremiantis 
tam tikra vertybių sistema, arba fragmentiškas, liečiantis tik tam tikras gyvenimo ar veiklos sritis. 
 
Visos keturios funkcijos atspindi skirtingus moralės aspektus, todėl tam tikra prasme jos 
lygiavertės. Antra vertus, potencialios jų galimybės skirtingos. Ontologinė moralės funkcija aprėpia 
visas gyvenimo sritis, teorinės ir praktinės veiklos galimybes. Bene geriausiai tai atsispindi 
indiškoje tradicijoje. Termino dharma (moralė, religija, įstatymas) šaknis dhr reiškia tai, ko reikia 
tvirtai laikytis. Tvirtai laikytis būtina visose gyvenimo srityse – santykiuose su Dievu, gamta, 
žmonėmis. Integracinė moralės funkcija gali būti siauresnė. Be abejo, jei žmogus siekia vienybės su 
Dievu, skirtumas tarp ontologinės ir integracinės funkcijų nedidelis. Tačiau jei kas nors siekia 
integruotis tik su kolektyvu ar šeima, jo moralinės veiklos sritis yra siauresnė, negu žmogaus, 
siekiančio kurti ir palaikyti būtį. Dar siauresnė  orientacinė moralės funkcija.  Gyvenimo tikslas gali 
būti ne tik palaikyti būtį, integruotis su Dievu, bet ir malonumas. Malonumų galima siekti labai 
įvairiai, todėl moralinių interesų sritis gali apsiriboti tik miegamuoju ar valgomuoju. Ir potencialiai 
siauriausia yra reguliuojamoji moralės funkcija. Žmogus gali iš padorumo prisilaikyti tam tikrų 
moralės normų nė karto nesusimąstęs nei apie gyvenimo prasmę, nei apie gėrio ar blogio 
problemas, neturėdamas nė mažiausio noro į ką nors integruotis ir juo labiau nesiekdamas vienybės 
su Dievu. Šia prasme galima kalbėti apie moralės funkcijų hierarchiją. Taigi plačiausia yra 
ontologinė moralės funkcija, siauriausia – reguliuojamoji. 
 
Ontologinės moralės funkcijos nuosmukis 
 

 
281 Fichte J. G.  Žmogaus paskirtis,  P. 200. 
282 Angelus Silesius. Selections from The Cherubinic Wanderer, trans. with an introduction by J. E. Crawford Flitch. 
London: George Allen and Unwinn, 1932. I. 97. 



 102 

Ontologinė moralės funkcija realizuojama kaip tam tikra į  pasaulio, ar, platesne prasme, būties 
išsaugojimą, organizavimą, pertvarkymą nukreipta veikla ir tikėjimas tos veiklos efektyvumu. 
Daugumoje pasaulio religijų moralinės veiklos kvintesencija yra apeigos, aukojimai, ritualai. Kaip 
rašo Eliade, „kiekvienas aukojimas yra Pasaulėkūros akto atkartojimas“283.  Žinomo Senojo 
Testamento tyrinėtojo Franko Gormano manymu, ritualas tai „įbūtinimas (bringing into being),  
kūrimo tvarkos tęsinys“284. Tradicinėse kultūrose būties įforminimui ir įprasminimui tarnauja ne tik 
apeigos ar ritualai, bet ir kasdieninė veikla, tai, ką galima pavadinti uolumu. Religingas žmogus 
įsiklauso į kiekvieną žodį, mintį ar veiksmą, tarsi svarstydamas, kokį poveikį tai turės aplinkai, 
pasauliui, būčiai.  Visa ši veikla  yra persmelkta tikėjimu jos efektyvumu. 
 
Ontologinės moralės funkcijos nuosmukis Vakarų kultūroje pirmiausia reiškiasi dalyvavimo 
apeigose ir asmeninio pamaldumo silpnėjimu. Kaip rašo Peter Ester, Loek Halman ir Ruud de 
Moor, „sekuliarizacija visuomenėje sklinda trimis pagrindiniais būdais: individualaus elgesio srityje 
kaip bažnyčios lankymo mažėjimas, sumenkęs religijos vaidmuo kasdieniame gyvenime 
(laicization) ir, pagaliau, ortodoksiškumo silpnėjimu“285. Panagrinėsime kiekvieną sekuliarizacijos 
raiškos būdą konkrečiau. 
 
Dalyvavimas apeigose Vakarų visuomenėje lėtai, bet nuosekliai mažėja. Pasirodo, kad žmonių, 
dalyvaujančių apeigose kartą per savaitę ir dažniau, skaičius Vakarų Europoje 1981–1990 m. 
sumažėjo 20 proc.286 Lietuvoje, kaip ir kitose Rytų Europos šalyse, bažnyčios lankymas 
nepriklausomybės metais išaugo, tačiau yra vis tiek žemesnis, negu daugumoje Europos valstybių. 
Taip, 1999 metais kartą per mėnesį ir dažniau religinėse apeigose dalyvaudavo 87 proc. Maltos, 67 
proc. Airijos ir tik 32 proc. Lietuvos gyventojų.287. 2008 metais šis skaičius sumažėjo iki 27 proc. 
Paskutiniame XX a.dešimtmetyje praktiškai visose Europos valstybėse sumažėjo žmonių, 
besimeldžiančių namuose kasdien ar bent kartą per savaitę, skaičius. Praktiškai visose Europos 
valstybėse mažėja žmonių, besimeldžiančių namuose, skaičius. Lietuvoje 2008 metais namuose 
kasdien ar bent kartą per savaitę meldėsi apie 30 proc.  gyventojų.   
Vienas pagrindinių moralės pasaulietiškėjimo bruožų – moralinio atlaidumo didėjimas. Moralinis 
atlaidumas (permissiveness) – sąvoka, apibūdinanti individų nuostatą tam tikro moralinio elgesio 
atžvilgiu. Praktiškai visi moralinio atlaidumo aspektai prieštarauja dešimčiai Dievo įsakymų, todėl 
jo didėjimas neabejotinai demonstruoja ontologinės moralės funkcijos nuosmukį.  
Dar aštuntame praeito amžiaus dešimtmetyje moralinio atlaidumo didėjimas buvo ne toks 
akivaizdus.  „Kaip pasikeitė moralinis atlaidumas devintame dešimtmetyje? Bendras vaizdas yra 
toks, kad jis padidėjo. Kai kuriose šalyse padidėjimas labai ryškus. Tačiau Didžiojoje Britanijoje 
moralinio atlaidumo lygis stabilizavosi, Danijoje ir šiek tiek mažiau Švedijoje moralė tapo netgi 
griežtesnė”288. Paskutiniame dvidešimto amžiaus dešimtmetyje moralinė tolerancija padidėjo 
praktiškai visose Europos valstybėse. Taip, žmonių, manančių, kad homoseksualizmas niekada 
nepateisinamas, skaičius sumažėjo nuo 42 proc. iki 25 proc. Didžiojoje Britanijoje, nuo 44 proc. iki 
21 proc. Danijoje, nuo 86 proc. iki 78 proc. Lietuvoje. 2008 metais homoseksualizmo nepateisino 
71% Lietuvos gyventojų. Panašiai žmonių, nepritariančių eutanazijai, sumažėjo nuo 24 proc. iki 12 

 
283 Eliade M.. Amžinojo sugrįžimo mitas: archetipai ir kartotė. P. 14. 
284 Gorman F. Chaos and Harmony. London: Methuen, 1990. P.16. 
285 Ester P., Halman L., and de Moor Ruud, eds. The Individualizing Society: Value   Change in Europe and North 
America. Tilburg, The Netherlands: Tilburg University Press, 1993. P. 10. 
286 Harding S.and Phillips D. with Fogarty M. Contrasting Values in Western Europe: Unity, Diversity and Change. P. 
124. 
287 Inglehart R., Basáñez M., Díez-Medrano J., Halman L. and Luijkx R. eds. Human Beliefs and Values: A Cross-
Cultural Sourcebook Based on the 1999-2002 Values Surveys. Mexico City: Siglo XXI Editores, 2004. Table F 028. 
288 Ester P., Halman L, and Ruud de Moor, eds. The Individualizing Society: Value   Change in Europe and North 
America. P. 59. 



 103 

proc. Prancūzijoje, nuo 56 proc. iki 49 proc. Airijoje, nuo 45 proc. iki 26 proc. Lietuvoje289. 2008 
m. eutanazijos nepateisino 22 proc. Lietuvos gyventojų. 
 
Ar moralinio atlaidumo stiprėjimas reiškia, kaip tai neretai manoma, tik moralinių nuostatų kaitą, ar 
moralės krizę? Mūsų manymu, teisingesnis antras atsakymas. Pateiksime keletą tokią nuomonę 
patvirtinančių argumentų. 
Žmogus visada yra kokio nors derinio – šeimos, tautos, žmonijos, gamtos  dalis. Į įvairius derinius 
orientuotos moralės yra skirtingos, bet nevienareikšmės. Priklausymas kokiam nors aukštesniam 
deriniui apriboja žmogaus veiklą žemesniame. Taigi kurdamas šeimą, jis turi paaukoti dalį savo 
viengungiškų įpročių, kaip pilietis jis privalo aukoti kai kuriuos savo šeimos interesus. Kaip 
žmonijos narys jis privalo aukoti ir nacionalinius interesus. Kuo  platesniame kontekste vertiname 
žmogų, tuo daugiau savo laisvės jam tenka aukoti. Šio aukojimo tikslas – aukštesnio derinio 
išsaugojimas ir įtvirtinimas. Jei šeimoje kiekvienas elgsis kaip nevedęs ar netekėjusi, šeima iširs, jei 
piliečiai nesilaikys moralinių normų, visuomenė žlugs. Todėl jei yra prieštaravimas tarp įvairių 
moralinių sistemų, pirmenybė visada teikiama aukštesnio ar platesnio derinio išsaugojimui skirtai 
moralei. Nes jei kokia nors šeima išnyks, tauta liks, bet jei išnyks tauta, neliks ir visų ją sudarių 
šeimų. Panašiai yra ir tautos, ir žmonijos moralės atvejais. Išnykus tautai, žmonija išliks, tačiau 
išnykus žmonijai, išnyks ir visos ją sudarančios tautos.  
Praktiškai visų pasaulio religijų – krikščionybės, budizmo, islamo moralės reikalavimai nukreipti 
išsaugoti ir vystyti žmonijai. Moralinis atlaidumas smerkiamas ne todėl, kad jis prieštarauja 
religinei moralei, kieno nors užgaidoms ar nuomonei, bet todėl, kad prieštarauja žmonijos 
interesams. Homoseksualizmas yra smerkiamas, nes kelia grėsmę žmonijos egzistavimui – pirmoji 
homoseksualistų karta bus paskutinė žmonijos karta. Panašiai yra dėl eutanazijos. Natūrali   
eutanazijos raida – nepagydomai sergančių, po to – neįgalių, vėliau – visų nusivylusių gyvenimu ir 
galop visų bijančių mirties savanoriška mirtis. Kadangi mirties bijo beveik visi, eutanazija tampa 
naturalia gyvenimo pabaiga.Richardas Fenigsenas rašė: „Eutanazijos sąjūdis yra protesto prieš 
mirties reiškinį sąjūdis. Mirtis privalo būti panaikinta ir pakeista eutanazija. Bijodami mirties, visi 
privalome vienas kita išžudyti.“290  Todėl vienos ar kitos moralinės sistemos pasirinkimas – ne 
skonio, polinkių, kaprizų, o tik moralinės dvasinės brandos klausimas. Pagrindinis moralinės 
brandos kriterijus šiuo atveju – atsakomybė. Moralinio atlaidumo šalininkai galvoja apie  padarinius 
tik sau, geriausiu atveju – artimiesiems, priešininkai – apie padarinius  žmonijai. 
Taigi moralinio atlaidumo šalininkai traktuoja žmogų tik kaip tam tikros socialinės kultūrinės 
grupės, bet ne žmonijos narį. Tai moralinis trumparegiškumas. Arba pripažista visai žmonijai 
būdingų moralės normų egzistavimą, bet daro sau išimtis. Tai amoralumas. Todėl būdingą Lietuvai 
ir Vakarams bendrai  moralinio atlaidumo stiprėjimo negalime traktuoti tik kaip moralinių 
koncepcijų kaitą, o kaip neabejotiną moralinį nuosmukį. 
 
 Panašūs procesai vyksta ir tikėjimo srityje, tik šiuo atveju galbūt tikslingiau kalbėti ne tiek apie 
tikėjimo silpnėjimą apskritai, oapie jo deformaciją. Taip, Lietuvoje per du nepriklausomybės 
dešimtmečius žmonių, tikinčių Dievą skaičius padidėjo nuo 50 proc. iki 87 proc., pomirtinį 
gyvenimą – nuo 47 proc. iki 69 proc., o  reinkarnaciją – nuo 24 proc. iki 37 procentų.  Kaip pažymi 
jau cituoti olandų mokslininkai, „žmonės vis labiau tiki tuo, kuo jie nori tikėti, o ne tuo, kuo juos 
moko tikėti Bažnyčia“291. 
 

 
289 Inglehart R., Basáñez M., Díez-Medrano J., Halman L. and Luijkx R. eds. Human Beliefs and Values: A Cross-
Cultural Sourcebook Based on the 1999–2002 Values Surveys. Tables F118; F122. 
290 Fenigsen R. Eutanazija. Vilnius: Katalikų pasaulis, 2000. P. 116. 
291 Ester P., Halman L, and de Moor Ruud, eds. The Individualizing Society: Value   Change in Europe and North 
America. P. 10. 



 104 

Taigi Vakarų žmogus vis labiau iškrenta iš būties konteksto, vis dažniau atsisako dalyvauti kuriant 
sakralinį būties modelį. Religinėse apeigose dalyvaujame vis rečiau, o ir pats dalyvavimas tampa 
vis formalesnis. Silpnėja  tikėjimo ortodoksiškumas, stiprėja moralinis atlaidumas Bažnyčios 
smerkiamų reiškinių atžvilgiu. Pagrindinį vaidmenį religiniame Vakarų gyvenime vaidina ne 
tikėjimas, ne uolumas, o mėgdžiojimas. Neaplenkia šie procesai ir Lietuvos. Netgi atvirkščiai – 
moralinės tolerancijos didėjimo ir tikėjimo erozijos tempai Lietuvoje yra bemaž ryškiausi Europoje.  
 
Integracinės moralės funkcijos nuosmukis 
 
Integracinės moralės funkcijos nuosmukis Vakaruose reiškiasi, viena vertus, tuo, kad  istorijos 
eigoje nuolatos smulkėja, menkėja integracijos objektai, antra vertus, – stiprėja dezintegracijos 
tendencijos ir daugėja jos krypčių. 
Religija kreipia žmogų siekti vienybės su aukščiausia  vertybe, anot Anzelmo Kenterberiečio, su 
Tuo, aukščiau kurio „nieko daugiau negalima sugalvoti“292. Bene ryškiausiai žmogaus ir Dievo 
vienybės idėja išreikšta vedanta advaitoje, bet nesvetima ji ir kitoms religijoms. Didelis dėmesys 
vienybės su Dievu pasiekimui – fana – ir buvimui Dievuje – baka – skiriamas sufizme. 
 
Kai kuriose religinėse ir moralinėse koncepcijose siekiama žmogaus ir gamtos vienybės, nes toks 
suvokimas ugdo individo pagarbą gyvybei, šventumo, pasiaukojimo jausmus. Vakarų filosofijoje 
šias pažiūras bene geriausiai išreiškė  Schweitzeris: „Etika – tai begalinė atsakomybė už visą, kas 
gyva“293. Bemaž pagrindinis dėmesys  individo ir gamtos vienybės suvokimui ir siekimui skiriamas 
daoizme.  
Dar kitose moralės sistemose žmogus traktuojamas visų pirma kaip žmonijos atstovas. Žmonija 
laikoma aukščiausiu moralinės veiklos atskaitos tašku Kanto filosofijoje: „Moralės dėsnis šventas 
(nepažeidžiamas). Tiesa, žmogus ne toks jau šventas, bet žmonija jo asmenyje jau turi būti 
šventa.“294 Žemesnėje dvasinės evoliucijos pakopoje žmogus patiria vienybę su tauta. Šiuo atveju 
žmones sieja tos pačios socialinės ar politinės vertybės: kova už tautos laisvę, geresnį gyvenimą ir 
panašiai. Žemiausia, tik į nedidelę žmonių grupę nukreipta vienybė – šeima. Būtent ji vaidina 
pagrindinį vaidmenį dabartinėje visuomenėje. Kaip rodo Europos vertybių tyrimai, svarbia ir labai 
reikšminga šeimą laiko apie 84 proc. europiečių, o religiją – tik 21 procentas295.  
 
Nors šeima – pagrindinė daugumos Vakarų gyventojų vertybė, jos reikšmė žmonėms nuolatos 
mažėja. Taip, žmonių, pritariančių nuomonei, jog šeima – atgyvenęs dalykas, skaičius 1990 – 2000 
metais padidėjo praktiškai visose abiejuose tyrimuose dalyvavusiose valstybėse (nuo 27 proc. iki 35 
proc. Prancūzijoje, nuo 21 proc. iki 31 proc. Belgijoje, nuo 9 proc.  iki 21 proc.  Lietuvoje ir pan.296. 
2008 metais šiai nuomonei pritarė 17 proc. Lietuvos gyventojų. 
Nykstant šeimos vertybėms, individo gyvenime vis svarbesnės tampa asmeninės vertybės, o Vakarų 
kultūroje stiprėja individuacija. Peteris Bergeris teigė:„Individuacija reiškia, kad individas įgauna 
vis didesnę ir didesnę reikšmę vertybių hierarchijoje, o pagrindiniais moraliniais imperatyvais 
tampa laisvė, individo nepriklausomumas ir jo teisės.“”297  Tačiau individuacijos stiprėjimas 
neigiamai veikia moralę.  Pagal Robertas Bellah, moralinės (socialinės) ekologijos krizė reiškiasi 
tuo, kad „sunaikinti subtilūs ryšiai, sieję žmones vienus su kitais, palikę žmones vienišus ir 

 
292 Anzelmas Kenterberietis. “Proslogionas,” in Filosofijos istorijos chrestomatija: Viduramžiai. P. 358.  
293 Šveiceris A. Kultūra ir etika. P. 327. 
294 Kantas I. Praktinio proto kritika. P. 107. 
295 Halman, Loek, ed. The European Values Study: A Third Wave. Source Book of the 1999/2000 European Values 
Study Surveys. P. 8, 12. 
296 Mitrikas A. Šeimos vertybių kaita: pagrindinės tendencijos ir bruožai. Besivienijanti Europa: vertybinis aspektas. 
Vilnius: Kultūros, filosofijos ir meno institutas, 2003. P. 23.  
297 Berger P. The Homeless mind, Random House, 1973. P. 79 



 105 

išgąsdintus. Akivaizdu, kad jei mes nepradėsime tobulinti socialinės ekologijos,  susinaikinsime, net 
nespėję suvokti ekologinės katastrofos“298. 
Ne mažiau pražūtingi individuacijos padariniai ir žmogaus psichikai. Psichologiniu aspektu 
individuacija tolygi kolektyvinių kompleksų irimui. Tačiau ego jaučiasi saugus tik priklausydamas 
stipresnėms pasąmonės struktūroms. Tai labai gerai suprato ir išreiškė  Dostojevskis. Vieno romano 
Broliai Karamozovai herojaus teigimu: „Žmogus neturi kito tokio skausmingo rūpesčio, kaip kad 
surasti ką nors, kam galėtų kuo greičiau atiduoti tą laisvės dovaną, su kuria užgimsta ši pasigailėtina 
būtybė.“299 XX a. ši tendencija pasireiškė totalitarinių režimų suklestėjimu. 1932 m.  Ortega i 
Gasetas rašė:„Netrukus visoje planetoje iki pat žvaigždžių pakils šauksmas, lyg būtų užkaukę 
tūkstančiai šunų – tai žmonės maldaute maldaus naujo valdytojo, kuris suformuotų užduotis, uždėtų 
pareigas.“300  Šis valdytojo poreikis ne trumpalaikė, atsitiktinė, tik ispanams, italams ar vokiečiams 
būdinga psichologinė nuostata. Tai psichikos imperatyvas. Liberalizmas sugriovė šimtmečiais, 
tūkstantmečiais kurtas pasąmonės struktūras, bet nesukūrė naujų. Tokioje situacijoje laisvė veda tik 
prie psichologinio disbalanso, ir kuo daugiau laisvės, tuo stipresnis šis disbalansas. Nesant 
struktūrų, į kurias galėtų įsijungti, ego tampa neatsparus nei socialinėms, nei psichinėms traumoms. 
Kai kuriuos šio proceso aspektus panagrinėsime dešimtame knygos skyriuje.  
Orientacinės moralės funkcijos nuosmukis 

 
Ko siekia dabartinis Vakarų žmogus, kokie yra jo gyvenimo tikslai ir prasmės? Bent iš dalies į šį 
klausimą atsako sociologinės apklausos. 
Parengiamajame Europos vertybių tyrimo etape Didžiosios Britanijos gyventojams buvo pateiktas 
toks klausimas: Kokios vertybės ar gyvenimo tikslai, jūsų manymu, labiausiai verti to, kad jų 
siektumėte jūs ar visa visuomenė? Prašome išvardyti ne daugiau kaip tris. 
Išanalizavus tyrimo rezultatus paaiškėjo, kad šios šalies gyventojai labiausiai vertina laimę, 
suprantamą kaip saugų šeimos gyvenimą, geras pajamas ar aukštą gyvenimo lygį ir sveikatą. 
Panašūs rezultatai gauti ir kitose šalyse301. 
Lietuvos gyventojai, 1997 metų tyrimo duomenimis, laimės sąlygas rikiavo tokia tvarka: sveikata; 
geros pajamos ar aukštas gyvenimo lygis; saugus šeimos gyvenimas. 
Pateikiame dabar kai kuriuos skaičius apie europiečių laimės pojūtį. Labai laimingais ir laimingais 
save laiko 98 proc. Islandijos, 95 proc. Danijos ir Olandijos, 93 proc. Švedijos, 78 proc. Lenkijos, 
76 proc. Lietuvos gyventojų.  Taigi absoliuti dauguma Šiaurės ir Vakarų Europos gyventojų mano 
esą  laimingi. Visai kitaip atrodo Rytų Europos gyventojai. Tai nenuostabu – jei geros pajamos ar 
aukštas gyvenimo lygis yra viena iš pagrindinių laimės sąlygų, Rytų Europos gyventojams jų kaip 
tik ir trūksta. Tai patvirtina ir sociologinių tyrimų rezultatai.  
Į 1997 metais Kultūros ir meno instituto užsakymu atliktą tyrimą buvo įtrauktas ir toks klausimas:  
Jeigu jūs savo gyvenimu nepatenkintas, ką labiausiai norėtumėt jame pakeisti? 
 
Atsakymai pasiskirstė taip (buvo galimi keli atsakymų variantai): 
Turėti daugiau pinigų   71 proc. 
Laisvalaikį                    19 proc. 
Darbą                            17 proc. 
Geriau save realizuoti  15 proc.  
Santykius šeimoje         13 proc. 
Savo charakterį            10 proc. 

 
298 Bellah R. N. et all. Habits of the heart, Individualism and Commitment in American Life. Los Angeles: University of 
California Press, 1985. P. 284. 
299 Dostojevskis F. Broliai Karamazovai. T. 1. P. 270. 
300 Ortega i Gasetas. Masių sukilimas. Vilnius: Mintis, 1993. P. 157. 
301 Harding S. and Phillips D. with Fogarty M. Contrasting Values in Western Europe: Unity, Diversity and Change. P. 
195. 



 106 

Savo padėtį visuomenėje 9 proc. 
Kitką                               5 proc.   
 
Kaip matome, pinigų trūkumas – pagrindinė Lietuvos gyventojų nepasitenkinimo gyvenimu 
priežastis. Be to, geras atlyginimas – tai, ką Rytų Europos gyventojai labiausiai vertina darbe302. 
Natūralu, kad, augant pragyvenimo lygiui, laimingų žmonių skaičius Rytų Europoje didės. Nesunku 
numatyti, kad po kelių dešimtmečių, kai pragyvenimo lygis Europoje maždaug susilygins, 
susilygins ir laimės rodikliai. Europiečiai pagaliau įkūnys savo seną svajonę – sukurs žemiškąjį 
rojų.  
 
Visa žmonijos istorija – tam tikrų tikslų kėlimas ir jų siekimas. Siekti galima Dangaus karalystės, 
moralinio tobulumo, socialinio teisingumo. Nė vienas iš šių tikslų nebuvo pasiektas, bet būtent jų 
troškimas ir buvo varomoji  žmogaus ir ištisų tautų dvasinės evoliucijos jėga. Dabartinė Vakarų 
visuomenė neturi ko siekti: laimė, pagrindinė vertybė ir gyvenimo tikslas jau yra mūsų rankose.. 
Nėra tikslo, nėra evoliucijos. Vakarų civilizacijos drama baigiasi geriausių Holivudo filmų tradicija 
– laiminga pabaiga. 
 
Reguliuojamosios moralės funkcijos nuosmukis 
 
Išminčiaus Chuang Thu knygoje randame tokius samprotavimus apie technikos vaidmenį žmonių 
gyvenime: „To, kas naudoja mašinas, reikalai klostosi mechaniškai, o to, kieno reikalai klostosi 
mechaniškai, širdis tampa mechaniška.“303 Pagrindinis mechaniškumo bruožas – laisvės nebuvimas. 
Egzistuoja du pagrindiniai laisvės praradimo būdai – savanoriškas ir priverstinis. Pagrindinės 
savanoriško laisvės atsisakymo formos išnagrinėtos Ericho Frommo knygoje Pabėgimas iš laisvės: 
tai autoritarizmas, destruktyvumas, automatizuojantis komformizmas304. Antroje XX a. pusėje 
susiformavo dar viena, galbūt patraukliausia ir galingiausia bėgimo nuo realybės forma – virtuali 
realybė. Tačiau mokslo ir technikos pasiekimai ne tik atvėrė naujas bėgimo nuo laisvės galimybes, 
bet ir pakeitė jo pobūdį. Laisvės praradimas iš savanoriško vis dažniau ir dažniau tampa 
priverstiniu. Jei nuo laisvės bėgama savo noru,  bent jau teoriškai egzistuoja pasirinkimo galimybė. 
Mokslo ir technikos pažanga tą galimybę nuolatos mažina. Žmonės negali atsisakyti elektros, 
telefonų, televizijos. Kiekvieną dieną, minutę mokslo ir technikos pažanga vis giliau  prasiskverbia į 
žmonių sąmonę, primeta jiems tam tikras mąstymo, veiklos, gyvenimo būdo taisykles. Siekdamas 
tapti gamtos viešpačiu, žmogus tapo civilizacijos vergu. 
 
Žmogus palyginti noriai atsisako laisvės pats, bet neapkenčia, kai laisvė atimama prieš jo valią. 
Priverstinis laisvės praradimas gimdo priešingą reakciją – norą ją atkovoti, ir šioje situacijoje visai 
nesvarbu, kas kėsinasi į individo laisvę – kitas žmogus, visuomenė ar gamta. Kuo mažiau laisvės, 
tuo ji vertingesnė. Taigi mokslo ir technikos pažanga neišvengiamai veda prie individualizacijos 
kaip noro išsaugoti laisvę bent mažytėje jai dar likusioje srityje. Pagrindinis laisvės raiškos būdas 
yra mąstyti, elgtis, jausti nestandartiškai, ne taip, kaip visi. Elgesio nuoseklumas aukojamas jo 
išskirtinumui. Žmonių vertybės tampa vis labiau individualizuotomis. Individuacija neišvengiamai 
artina ne tik prie integracinės, bet ir reguliuojamosios moralės funkcijos žlugimo. Kuo labiau 
nepriklausomas individas, tuo silpnesni jo ryšiai su kitais individais, o kuo silpnesni jo ryšiai su 
kitais, tuo silpnesnė reguliuojamoji moralės funkcija. 
Bent jau teoriškai galima įsivaizduoti situaciją, kai kiekvienas individas yra nepriklausomas, bet turi 
savo vertybių sistemą ir moralinius principus. Tokiu atveju sunku kalbėti apie komunikacinę 

 
302 Savicka A. Darbas. Europa ir mes.  Vilnius: Gervelė, 2001. P. 160. 
303 Чуанг Чжоу. Древнекитайская философия. Москва: Мысль, 1972. С 192. 
304 Fromm E. Pabėgimas iš laisvės. Vilnius: Verba vera, 2008. 



 107 

moralės funkciją, bet galima įsivaizduoti bent jau  tam tikrą moralę turinčius individus. Tačiau netgi 
tokių žmonių skaičius Vakarų visuomenėje nuolatos mažėja.  
Vienas iš būdingiausių dabartinės Vakarų visuomenės raidos bruožų – vertybių fragmentacija. Po 
1990–1991 m. Europos vertybių tyrimo grupė olandų mokslininkų suformulavo keturias Europos 
gyventojų vertybių raidą atskleidžiančias hipotezes. Pasitvirtino tik viena iš jų: „Individų vertybių 
sistemos dabarties visuomenėje tampa vis labiau fragmentiškomis.“305 Vertybių fragmentacija  yra 
natūralus jų nykimo padarinys. Tam, kad vertybės sudarytų  sistemą, visuomenėje turi funkcionuoti 
bent kelios hierarchiškai subordinuotos jų grupės. Jeigu vertybių mažai, ir visos jos laikomos beveik 
lygiavertės, jų fragmentacija neišvengiama.  
 
Moralė visada reiškiasi kaip tam tikra vertybių sistema. Priklausomai nuo to, kas individui ar 
visuomenei svarbiausia, formuojasi ir jų moralė. Jei kam nors viskas vienodai svarbu ar vienodai 
nesvarbu, apie jo moralę neverta net kalbėti, nes ji visada yra skyrimas to, kas gerai ir kas blogai, 
kas tinkama, o kas ne. Vertybių fragmentacija reiškia vertybių sistemos, o tuo pačiu ir moralės, 
žlugimą. 
 
 Racionalūs gyvūnai  
 
Kuo skiriasi religingas žmogus nuo netikinčio? Paprasčiausiai į šį klausimą galima atsakyti taip: 
dvasiniu turtingumu. Religingas žmogus turi viską, ką ir nereligingas, tačiau ir kažką daugiau. Tas 
kažkas susideda iš trijų pagrindinių dalių: pasaulėžiūros, jausmų ir veiklos. 
Pasaulėžiūros srityje religingumas skleidžiasi kaip nuolatinės istoriškai ir kultūriškai determinuotos 
pastangos įkomponuoti žmogų į būties struktūrą, suteikti jo gyvenimui aukščiausią įmanomą  
reikšmę ir prasmę.  Religinis pasaulėvaizdis apima ir juslėmis suvokiamą, ir viršjuslinį pasaulį. 
Vadinasi, religija visada kuria integralų pasaulio vaizdą. Mokslinis pasaulėvaizdis – sudedamoji jo 
dalis. Prieštaravimo tarp šių dviejų pažinimo sričių nėra ir negali būti. Religinis ir mokslinis 
pasaulėvaizdžiai ne neigia, o papildo vienas kitą. Istorijoje kilę nesusipratimai tarp atskirų 
mokslininkų ir bažnytinių institucijų atstovų aiškintini pernelyg dideliu kai kurių Bažnyčios tarnų 
uolumu ar jų charakterio ydingumu, bet neturi nieko bendra nei su religijos, nei su mokslo esme.  
Jausmų srityje religingumas – tai savitų jausmų kultivavimas, palaikymas. Kai kurie jausmai – 
meilė, užuojauta – būdingi ir nereligingiems žmoniems. Religingumas pasireiškia jų reikšmės 
išskyrimu. Tačiau religija ugdo ir specifinius, tik jai būdingus jausmus. Paprasčiausias jų -  
šventumo jausmas. Galimi ir sudėtingesni, rafinuotinesni religiniai jausmai. Šiuo požiūriu religija 
lygintina su menu. Estetinio jausmo neturintis žmogus gali niekuo nesiskirti nuo tokį jausmą 
turinčio, jis tiesiog dvasiškai skurdesnis. Taip yra ir religijoje. Nereligingiems žmonėms kai kurios 
būties sritys yra neprieinamos.  
Veiklos srityje religingumas tėra papildomi, besiremiantys jausmais ir pasaulėžiūra įsipareigojimai. 
Jie apima kultinius dalykus – kasdieninę individualią maldą, dalyvavimą apeigose, taip pat socialinę 
veiklą – dalyvavimą labdaros organizacijose ir pan.  
Sekuliarizacija individualiu lygiu yra religingo žmogaus virtimas nereligingu. Ji pasireiškia vieno ar 
kelių išskirtinumų nykimu. Integralią pasaulėžiūrą pakeičia vadinamoji mokslinė. Silpnėja religiniai 
jausmai, siaurėja meilės sritis; žmonės palaipsniui nustoja mylėti Dievą, paskui ir artimą. Nyksta 
papildomi įsipareigojimai. Vienintelis dalykas, kurio neatsisako nereligingas žmogus ir kuris 
neišnyksta – protas. Žmogus virsta protaujančiu gyvūnu. Tačiau jei senovės Graikijoje ši frazė 
skambėjo oriai ir kone išdidžiai, šiuolaikinio žmogaus atveju ji yra apgailėtina ir nyki: žmogus yra  
yra protaujantis, bet tik gyvūnas. 

 
305 Ester P., Halman L., and Ruud de Moor, eds. The Individualizing Society: Value  Change in Europe and North 
America. P. 18. 



 108 

Asmenybės menkėjimas būtinai veikia socialinių santykių raidą. Kuo dvasiškai skurdesni žmonės, 
tuo skurdesni  jų santykiai. Tobuliausia santykių tarp žmonių forma – meilė. Meilė išsprendžia 
visas, taip pat ir socialines, problemas. Silpnėjant meilei, svarbiausia tarp žmonių santykių darosi 
pareiga. Silpnėjant pareigai, stiprėja teisė. Palyginti su karo visų su visais būkle, teisės ir atitinkamai 
teisinės valstybės įsigalėjimas yra neabejotina pažanga. Tačiau palyginus su pareiga, o juo labiau su 
meile, teisė yra žemiausia santykių tarp žmonių reguliavimo forma. Teisė – paskutinė riba, skirianti 
žmogų nuo gyvulio; jai išnykus, prasideda barbarizmas, įsivyrauja stipriojo teisė.  
 
Gali kilti klausimas: kodėl bloga racionalistinė kultūra? Pirmiausia, ji vienpusiška. Protas – tik 
viena iš žmogaus psichinių funkcijų, Jei žmogus turėtų tik jusles ir protą, racionalistinė kultūra būtų 
geriausia ir vienintelė įmanoma. Tačiau žmogus dar turi jausmus, tikėjimą, vaizduotę ir daugelį kitų 
funkcijų, kurios turi savo vietą ir paskirtį bendrame pasaulėvaizdyje. Pagrindinė proto funkcija – 
pažinti gamtą, ir šioje srityje jis sau lygių neturi. Tačiau jei proto pagalba bandoma grįsti santykius 
tarp žmonių – pasekmės geriausiu atveju tragikomiškos. Taip yra todėl, kad protas amoralus – ne 
smerkiančia, o grynai konstatuojančia prasme. Proto visiškai nedomina moralės klausimai – koks 
nors mokslininkas gali be jokių sąžinės priekaištų kurti atominę bombą, ar džiaugsmingai kikenti, 
žiūrėdamas, kaip jo sukurti virusai naikina milijonus žmonių. Tas pats pasakytina ir apie socialinius 
santykius. Kaip teigė Kantas, „sukurti valstybę, kad ir kaip keistai tai skamba, galėtų ir velnių (jeigu 
jie tik turi proto) tauta“306.  Tokiu būdu, tik proto pagalba sukurta valstybė būtų velnių  valstybė. 
Ypač tai akivaizdu racionalistiniuose valstybių modeliuose. „Blogiausių“ arba luošų tėvų kūdikiai – 
našta valstybei? Nusikratykime jais, kaip siūlė Platonas307. Visi turtingi ir kilmingi – klasiniai 
priešai? Išnaikinkime juos, kaip buvo padaryta Rusijoje ir kitose komunistinėse valstybėse. Žydai – 
vokiečių tautos priešai? Deportuokime juos, o nenorinčius ar nespėjusius išvažiuoti – išnaikinkime, 
kaip teigė ir darė Adolfo Hitlerio sekėjai. Reikšminga, kad visi šie atrodytų absurdiški teiginiai 
padiktuoti ne jausmų, o proto. Kas išdrįs apkaltinti Platoną proto trūkumu? Marksizmas ir iš jo 
išplaukęs leninizmas – turbūt racionališkiausios iš visų kada nors sukurtų socialinių politinių 
teorijų. Hitleris negimė antisemitu – jis augo normalioje austrų šeimoje, ir bet kokia mintis apie 
kokios nors grupės žmonių, o juo labiau rasės nevisavertiškumą jam buvo nepriimtina. Lemiama 
vaidmenį jo antisemitizmui suvaidino ne jausmai, ne trumpalaikės nuotaikos ar kaprizai, o protas. 
Hitleris šį procesą aprašė taip: „Palaipsniui keitėsi ir mano pažiūros į antisemitizmą, ir tai buvo 
viena sunkiausių man patirčių. Ilgus mėnesius jausmas kovojo manyje su protu, ir tik po labai ilgos 
vidinės kovos protas nugalėjo. Po dvejų metų jausmas pakluso protui, ir nuo to laiko jis patikimai 
saugo mano susiformavusias pažiūras“308.  
Kiek žydų tautai, Vokietijai, pasauliui kainavo ši proto pergalė prieš jausmą, gerai žinoma.. Todėl 
viskas, ką geriausio turi žmonija – religija, moralė, menas, mitai – sukurta ne pasitelkiant  protą, o 
nepaisant jo. 
Nuostata proto atžvilgiu Vakaruose praėjo tris pagrindines pakopas: protas viena iš psichikos 
funkcijų. Tokia pažiūra būdinga visoms tradicinėms kultūroms. Į sugebėjimą manipuliuoti skaičiais 
ar sąvokomis, į loginį mąstymą buvo žiūrima ramiai, be paniekos, tačiau ir be pieteto. Žymiai labiau 
šiose kultūrose vertinama išmintis, jau nekalbant apie moralę ar pamaldumą. Antroje pakopoje 
protas vertinamas kaip pagrindinė psichinė funkcija. Ši pažiūra formuojasi racionalizmo epochoje, 
ir stiprėja augant mokslo ir technikos pažangai. Trečioje pakopoje protas vertinamas kaip vienintelė 
psichinė funkcija, kurios verta paisyti. Moralumas, religingumas, jau nekalbant apie paprastumą, 
nuoširdumą ar kitas tradicines vertybes, nustumiami į šalį. Jei jos netrukdo protui, tada yra 
toleruojamos, jei kurioje nors srityje bando pareikšti savo teises – negailestingai nuslopinamos. 

 
306 I. Kant. Politiniai traktatai. P. 142. 
307 Platonas. Valstybė. P. 183. 
308 Hitler A. Main Kampf. Publisher: Oleg E. Kolesnikov. Žr. http://freebooks.net.ua/353-adolf-gitler.-moja-borba-mein-
kampf.html. [Žiūrėta 2010.03.22 d.] 

http://freebooks.net.ua/353-adolf-gitler.-moja-borba-mein-kampf.html
http://freebooks.net.ua/353-adolf-gitler.-moja-borba-mein-kampf.html


 109 

Kaip rašė Jungas, „mūsų dabarties gyvenimą valdo proto deivė – didžiausia ir tragiškiausia 
iliuzija“309. 
Kitas svarbus proto trūkumas – nevaldomumas. Kai žmonės susivokė, kad protas – tik viena, ir 
netgi ne pagrindinė psichikos dalis, ir kad jo teikiamos negerovės neretai pranoksta privalumus, 
buvo jau per vėlu. Proto rezultatai tiek prasismelkė į mūsų gyvenimą, tiek apraizgė mūsų sąmonę, 
veiklą, buitį ir darbus, kad atsisakyti jų praktiškai neįmanoma. Žmogaus situacija vis labiau primena 
žmonijos aušros erą. Tada individas visiškai priklausė nuo gamtos, dabar – nuo kitų veiklos 
rezultatų, o galima sakyti, ir nuo jų valios. Tačiau jei gamta niekada nekenkia savo kūriniams, 
žmogus – labai dažnai. Noras pirmauti, pajungti sau, priversti paklusti ar bent jau pagąsdinti – 
daugelio žmonių jei ne gyvenimo prasmė, tai bent jau vienas iš tikslų ir malonumų šaltinių. Kai kas 
to dar nemato, kai kas apsimeta, kad nemato, bet situacija dėl to nesikeičia. 
 
Ir trečias racionalistinio racionalistinės kultūros trūkumas – agresyvumas. Protas drąsiai, net įžūliai 
braunasi į tradiciškai jam svetimas veiklos sritis, pirmiausia – religiją ir mitologiją. Kaip proto 
invazijos rezultatas pirmiausiai  žlunga aukščiausios, dažniausiai sakralinėmis įvardijamos vertybės. 
Dabarties Vakarų žmogus ne tik neturi nieko švento, bet net negali įsivaizduoti, kad kažkas gali 
turėti. Ryškiausias paskutinių dešimtmečių pavyzdys – kai kuriuose laikraščiuose pasirodžiusios 
pranašo Mahometo karikatūros. Nemaža kritikos, jei nesakytume patyčių, sulaukia ir tradicinės 
krikščioniškos vertybės.  
Reikšminga vertybių nykimo pakopa Vakaruose – ideologijų žlugimas. Danielo Bello manymu, 
ideologijų poreikis išnyko įsigalėjus kapitalizmui ir vakarietiškai demokratijai310.  Milanas Kundera 
ideologijų pabaigą sieja su imagologijos  pergale. Čekų rašytojo manymu, imagologija – sąvoka, 
„leidžianti po vienu stogu surinkti tokią įvairybę: reklamos agentūrą, politikų patarėjus 
vadinamiesiams ryšiams su visuomene, dizainerius, siūlančius automobilių ir sporto inventoriaus 
formas; drabužių mados kūrėjus, kirpėjus, pramogų biznio žvaigždes, diktuojančias fizinio grožio 
normas, kuriomis vadovaujasi visos imagologijos šakos. Pastaraisiais dešimtmečiais imagologija 
pasiekė istorinę pergalę prieš ideologiją.  
Visos ideologijos pralaimėjo: jų dogmos pagaliau tapo demaskuotos ir pasirodė tesančios iliuzijos, 
žmonės nustojo rimtai žiūrėti į jas. Pavyzdžiui, komunistai tikėjo, kad besivystant kapitalizmui, 
proletariatas bus vis labiau nuskurdinamas, o kai vieną dieną pastebėjo, jog darbininkai visoje 
Europoje į darbą važinėja automobiliais, norėjo rėkte rėkti, kad tikrovė apgaudinėja juos. Tikrovė 
pasirodė stipresnė už ideologiją. [...] 
Prie ideologijos ir imagologijos lyginimo noriu kai ką pridurti: ideologijos buvo tarsi didžiuliai ratai 
užkulisiuose, jie sukdavosi ir įsukdavo karus, revoliucijas, reformas. Imagologijos ratai sukasi, 
neveikdami istorijos. Ideologijos kariavo viena su kita, kiekviena jų savo mąstymu galėdavo 
paženklinti ištisą epochą.  Imagologija lengvu sezonų ritmu taikingai keičia savo sistemas. [...] 
Ideologija priklauso istorijai, o imagologijos valdžia prasideda ten, kur istorija baigiasi“311. 
 
Žlugus ideologijoms buvo žengtas dar vienas ryžtingas žingsnis pasaulio demitologizacijos link. Jei 
religinių mitų žlugimas „išjungė“ žmogų iš būties konteksto, deideologizacija pakirto socialinio 
gyvenimo pagrindus. Pagrindinis dalykas žmonių gyvenime tampa materialinės gėrybės.  
Komunistinė ir nacionalsocialistinė ideologijos bandė formuoti ir diegti smulkius materialinius 
interesus pranokstančias vertybes, bet nesėkmingai. Be to, šios ideologijos savo tikslams 
įgyvendinti naudojo prievartą. Dabarties Vakarų visuomenėse prievartos nėra, bet neliko ir visą 
visuomenę ar bent didesnę jos dalį vienijančių ideologinių mitų. Kadangi mitai visada vaidino 
integruojantį vaidmenį, silpnėjant jų reikšmei, stiprėja socialinė bei psichologinė visuomenės narių 
dezintegracija ir, kaip to pasekmė, auga depresijos, didėja neurozių, psichozių, savižudybių 

 
309 Jungas K. G. Žvelgiant į pasąmonę. P. 111. 
310 Bell D. The End of Ideology. Harvard University press:,2000. 
311 Kundera M. Nemirtingumas. Vilnius: Tyto alba. 1997. P. 115–116. 



 110 

skaičius. Jungas rašė: „Valstybės, kuriose vyrauja racionalus materializmas, turi tendenciją virsti ne 
tiek kalėjimais, kiek beprotnamiais.“312  
 
Išvados 
 
Naujaisiais laikais prasidėjusi ir vis didesnį pagreitį įgaunanti sekuliarizacija turėjo neigiamos 
įtakos Vakarų moralės raidai. Pirmiausia susilpnėjo moralės vaidmuo. Kai kurios moralės funkcijos 
– pavyzdžiui, ontologinė – beveik išnyko, kitų reikšmė pastebimai susilpnėjo. Dabartinėje Vakarų 
visuomenėje moralę palaipsniui išstumia teisė. Jei anksčiau žmonės ieškojo atsakymų į jiems 
rūpimus klausimus šventose knygose ar kreipdavosi į didžiausią moralinį autoritetą turinčius 
asmenis, dabar – teisės kodeksuose ar juridinėse firmose. Advokatai tapo naujaisiais Rašto 
aiškintojais. 
Religinės moralės silpnėjimas dabartinėje Vakarų visuomenėje praktiškai niekam nekelia abejonių. 
Tačiau Vakaruose nyksta ne tik religinė, bet ir moralė apskritai. Ir pasireiškia tai ne tuo, kad žmonės 
vis dažniau pažeidinėja moralės normas, meta iššūkį aplinkai, visuomenei, Dievui, o moraliniu 
abejingumu. Moralė, kaip ir religija, tampa nebe tokia svarbi žmonėms ir vis dažniau nustumiama į 
dvasinių interesų periferiją. Postmodernistinės epochos žmogus paprasčiausiai neturi laiko moralei: 
jam reikia skubėti į darbą, prekybos centrą, rūpintis šeima, prasiblaškyti, linksmintis ir taip toliau, ir 
pan. Tomis retomis akimirkomis, kai jis susimąsto apie moralę ir padaro ką nors gero, jo mintys, 
nuostatos, veiksmai dažniausiai neišplaukia iš kokios nors vertybių sistemos, o būna fragmentiški. 
Nepaisant to, kad religingumas pokomunistinėje Lietuvoje sustiprėjo, sustiprėjo ir moralinis 
atlaidumas Bažnyčios smerkiamų reiškinių atžvilgiu. Tai – akivaizdus vertybių fragmentacijos 
pavyzdys.Didėjant vertybių fragmentacijai, silpnėja ir kitos moralės funkcijos. Pagrindinis 
integracijos objektas daugumai Lietuvos gyventojų yra šeima, bet ir jos vaidmuo nuolatos silpnėja. 
Pagrindinė gyvenimo vertybė ir tikslas yra laimė, būtina laimės sąlyga – materialinė gerovė. Tokia 
yra ne tik lietuvių, bet didžiosios Vakarų gyventojų dalies nuomonė. Pasirinkę vakarietišką 
orientaciją, pasirinkome Vakarų likimą  su jo privalumais ir trūkumais.  
 
Kitas svarbus dabartinės Vakarų kultūros raidos bruožas – platesnis ir intensyvesnis mokslo ir 
technikos pasiekimų diegimas. Visuomenei vis labiau technokratizuojantis, žmogus priverstas  
labiau taikytis prie technokratinių žaidimo taisyklių. Tai keičia jo pomėgius, vertybes, gyvenimo 
būdą. Sumanyti kaip žmogaus pagalbininkai, kompiuteriai palaipsniui tampa jo šeimininkais. 
Kompiuteriai neturi moralės. Kompiuterizuotoje visuomenėje jos taip pat lieka vis mažiau.  
 
Silpnėjant moralei, žmogus tampa dvasiškai vis skurdesnis. Pagrindiniu, o neretai ir vieninteliu 
bruožu, skiriančiu jį nuo gyvulių,išlieka protas. Žmonės tampa racionaliais gyvūnais, o jų kuriama 
kultūra – racionalistine kultūra. Tačiau tai atsiliepia neigiamai ir individo, ir kultūros raidai. 
Pagrindiniai racionalistinės kultūros trūkumai – vienpusiškumas, nevaldomumas, agresyvumas.   
 
.  
 
 
 
 
 
 
 

 
312 Jung C.G. Aion. CW, vol 9.2, p. 181. 



 111 

  
Dešimtas skyrius. Dievų kova: Vakarai prieš islamą 
 
Žmonijos istorija – vis didesnių socialinių, politinių, kultūrinių junginių kūrimasis. Naujo junginio 
susikūrimas užbaigdavo karinius konfliktus tarp tą junginį sudarančių dalių. Taip kelioms giminėms 
susijungus į gentį, baigdavosi konfliktai tarp giminių, įkūrus valstybę, užgesdavo konfliktai tarp į 
šios valstybės sudėtį įeinančių tautų. Natūralu manyti, kad amžinoji taika, apie kurią svajojo 
daugelio tautų ir daugelio kartų humanistai, ir kurios galimumą vienas iš pirmųjų Vakarų 
filosofijoje teoriškai pagrindė  Kantas, įsivyraus tada, kai susivienys visos žmoniją sudarančios 
valstybės ir tautos. Tačiau bet koks susijungimas reiškia suvienodėjimą ir reikalauja  atsisakyti bent 
dalies savo tapatumo, savitumo, unikalumo. Todėl kuo labiau kokia nors tauta, kultūra ar 
civilizacija  brangina savo savitumą, tuo labiau ji priešinasi  susijungimo, nivelizacijos, 
globalizacijos procesams.   
 
Samuelis Huntingtonas dar 1993 m. vėliau į knygą peraugusiame straipsnyje Civilizacijų 
susidūrimas (Clash of Civilizations) prognozavo, kad viduramžiais dominavusius konfliktus tarp 
karalių, kunigaikščių, XIX a. tarp tautų, o XX a. – tarp ideologijų šiuo metu keičia, o ateityje pakeis 
konfliktai tarp civilizacijų: „Mano hipotezė tokia, kad naujame pasaulyje pagrindiniai konfliktų 
šaltiniai nebus ideologiniai ar ekonominiai. Vyraujančiu žmonijos susiskaldymo ir konfliktų šaltiniu 
taps kultūriniai skirtumai. Nacionalinės valstybės išliks pagrindiniai pasaulio politikos veiksniais 
bet esminiai globalinės politikos konfliktai kils tarp skirtingoms civilizacijoms priklausančių tautų 
ar jų grupių. Globalinėje politikoje įsivyraus susidūrimai tarp civilizacijų. Ribos tarp civilizacijų 
taps ateities fronto linijomis.“313.   
Huntingtonas išskiria aštuonias pagrindines dabarties civilizacijas: Vakarų, pravoslaviškąją, Lotynų 
Amerikos, islamiškąją, konfucionistinę, indų, japonų ir, su tam tikromis išlygomis, afrikietišką. 
Tarp svarbių konfliktų stiprėjimo priežasčių Huntingtonas nurodo, jog kultūriniai skirtumai yra 
esminiai, stiprėja ekonominis regionalizmas, daugelyje valstybių atgimsta religingumas kaip atsakas 
į vis stiprėjančius sekuliarizacijos procesus. Auganti Vakarų galia taip pat sukelia priešingą 
reakciją, todėl „pagrindine pasaulio politikos ašimi taps, ko gero, vartojant Kishore Mahbubanio 
frazę, konfliktas tarp Vakarų ir likusiųjų (the West versus the Rest) ir nevakarietiškų civilizacijų 
atsakas į Vakarų galią ir vertybes.“314  
Šiek tiek kitokių pažiūrų į istorijos procesą prisilaiko amerikiečių politologas Fukuyama. Jo 
manymu, vakarietiškos politinės sistemos ir gyvenimo būdo pasiekimai tokie akivaizdūs, o 
pranašumai tokie nenuginčijami, kad viso pasaulio žmonės turėtų priimti juos gal ir ne 
entuziastingai, bent jau supratingai. Tragiški 2001 m. rugsėjo 13 d. įvykiai Jungtinėse Amerikos 
Valstijoje privertė jį šias pažiūras pakoreguoti. Straipsnyje „Ar istorija prasidėjo iš naujo?“ jis 
pripažįsta, kad anksčiau „amerikiečiai buvo linkę tikėti, kad jų institucijos ir vertybės – demokratija, 
asmens teisės, įstatymų viršenybė ir ekonomine laisve grįstas klestėjimas – įkūnija universalius 
siekius ir būtų priimti visų pasaulio žmonių, jei tik jie turėtų tokią galimybę“315,  po rugsėjo 11-
osios įvykių tapo aišku, kad taip yra anaiptol ne visur ir ne visada. Pagrindinė vakarietiškų   
vertybių ir  gyvenimo būdo skleidimosi kelyje iškilusi kliūtis – islamiškasis fundamentalizmas. 
„Tuo metu kai Azijos, Lotynų Amerikos, buvusio socialistinio bloko ar Afrikos gyventojai laiko 
vakarietišką vartotojiškumą patraukliu ir, jei tik galėtų, norėtų juo pasinaudoti, tokie 
fundamentalistai kaip  Saudo Wahhabis, Osama bin Ladenas ar talibanas traktuoja jį kaip Vakarų 
nuosmukio įrodymą.“316.  

 
313 Huntington S. P. The Clash of Civilizations? 1993. P. 1. www.coloradocollege.edu. [Žiūrėta 2010.04.16].  
314 Ten pat. P.11. 
315 Fukuyama F. Has a history started again? Policy, Winter 2002. P. 2. 
316 Ten pat. P. 5. 

http://www.coloradocollege.edu/


 112 

Pagrindinės fundamentalizno, ar, kaip Fukuyama jį dar vadina, islamo-fašizmo plitimo priežastys 
būtų šios: „Islamo-fašizmo pakilimas 1980 ir 1990 m. įvyko dėl tokių „galutinių priežasčių“ (root-
causes) kaip Vidurio Rytų kraštų skurdas, ekonominė stagnacija ir autoritariniai režimai,  
sudarantys palankią dirvą politiniam radikalizmui“317. 
Mūsų manymu, abu šie mokslininkai nurodo svarbias, tačiau ne visas paaštrėjusių ir kol kas 
tebeaštrėjančių santykių tarp Vakarų ir islamo priežastis. Be abejo, kai kurių islamiškų kraštų 
skurdas, vyraujanti juose ekonominė stagnacija ir autoritariniai politikai turėjo įtakos 
fundamentalizmo plitimui, tačiau pervertinti šių faktorių nevertėtų. Fundamentalizmas stiprėja  ne 
tik Vidurio, bet ir Artimuosiuose Rytuose, ir Šiaurės Afrikoje, ne tik skurdžiose, bet ir ekonomiškai 
stabiliose, demokratiškai valdomose islamiškose valstybėse, pavyzdžiui, Egipte. Konfliktą tarp 
Vakarų ir islamo galima traktuoti kaip susidūrimą tarp civilizacijų, tačiau, mūsų manymu, šiuo 
atveju tikslingiau kalbėti apie konfliktus ne tarp civilizacijų, o tarp kultūrų. Pirmiausia kai kurios tai 
pačiai civilizacijai priklausančios kultūros skiriasi vienos nuo kitų žymiai labiau, negu civilizacijos. 
Pavyzdžiui, Vakarų  viduramžių kultūra skiriasi nuo dabartinės Vakarų kultūros labiau, negu nuo 
islamiškos ar indų civilizacijų. Be to, kaip mes bandysime parodyti šiame straipsnyje, svarbų 
vaidmenį dabartiniame Vakarų ir islamo konflikte vaidina ideologinės priežastys. Kultūra – 
plačiausias socialinis-ekonominis-kultūrinis derinys, galintis pretenduoti į ideologiją. Civilizacijos 
vieningų visą istorinį jų egzistavimo tarpsnį aprėpiančių ideologijų neturi.  
 
Neretai galima išgirsti, kad konflikto tarp Vakarų ir islamo nėra,  yra tik islamo religija 
besidangstančių teroristų grupelė, su kuria ir kovoja visa galinga Vakarų karo mašina. Toks požiūris 
naudingas kai kuriems Vakarų politikams ir kariškiams, tačiau neturi nieko bendro su realybe. 
Faktiškai teroristai – tik islamiškojo ledkalnio viršukalnė. Teroristus, bent jau širdyje, palaiko 
daugelis fundamentalistų, o fundamentalistus – didelė, gal net didžioji islamiškų kraštų gyventojų 
dalis (užtenka prisiminti  džiūgaujančias 2001 m. rugsėjo 11 d. kai kurių palestiniečių miestų gatves 
užplūdusias minias). Todėl norint sivokti konflikto ištakas ir prognozuoti jo raidos perspektyvas, 
būtina nagrinėti ne tik ir ne tiek teroristų, kiek visų musulmonų pasaulėžiūros ir pasaulėjautos 
ypatumus. Šiuo atžvilgiu neįmanoma nepritarti Huntingtonui, kai, jis, analizuodamas santykių tarp 
Vakarų ir kitų civilizacijų raidos perspektyvas, rašo:  „Vakarams, be kita ko, būtina giliau suprasti 
pagrindines religines bei filosofines prielaidas, kuriomis remiasi kitos civilizacijos, ir būdus, kuriais 
tų civilizacijų žmonės suvokia savo siekius.“318  Būtent to ir siekiama šiame knygos skyriuje.  
 
Lietuvos mokslinėje spaudoje įvairūs santykių tarp Vakarų ir islamo aspektai analizuoti Egdūno 
Račiaus319, Algirdo Kazlausko320, Vaidoto Šerniaus321 darbuose. Pagrindinis šio skyriaus tikslas – 
atskleisti tuos religinės (ne tik ir ne tiek islamiškos) pasaulėžiūros bruožus, kurie vienaip ar kitaip 
veikė ir ateityje gali daryti įtaką santykių tarp islamo ir Vakarų raidai. Skyriaus pradžioje 
panagrinėsime kai kuriuos krikščionybės ir islamo formavimosi ypatumus, turėjusius įtakos 
dabartinei šių religijų būklei. Po to analizuosime psichologines konflikto priežastis bei religinės ir 
liberaliosios ideologijų skirtumus vertinant asmenybę, visuomenę, būtį. Skyriaus pabaigoje 
aptarsime kai kuriuos santykių tarp Vakarų ir islamo raidos variantus ir trumpai paliesime Lietuvos 
padėtį aukščiau nagrinėtų problemų kontekste. Pagrindines straipsnyje grindžiamas idėjas trumpai 
galima suformuluoti taip. Konfliktą tarp Vakarų ir islamo, be politinių ar ekonominių, lemia 
istorinės, psichologinės, ideologinės priežastys. Archetipinės psichologijos požiūriu, šis konfliktas 

 
317 Ten pat. P.. 6. 
318 Huntington S. P. The Clash of Civilizations? P. 16. 
319 Račius E. Vakarų ir islamo civilizacijų susidūrimas ar dialogas? http://m.lrytas.lt/-11847324081183326246-
vakar%C5%B3-ir-islamo-civilizacij%C5%B3-susid%C5%ABrimas-ar-dialogas.htm.[ Žiūrėta 2010.04..20]. 
320 Kazlauskas A. Civilizacijų konfliktas: the West versus the Rest.. http://www.politologas.lt/2009/11/02/civilizaciju-
konfliktas-the-west-versus-the-rest.[. Žiūrėta 2010.04.20]. 
321 Šernius V. Kas didesnis agresorius – Vakarai ar mussulmoniškos šalys? http://www.geopolitika.lt/?artc=2050. 
[Žiūrėta 2010.04.22].  

http://m.lrytas.lt/-11847324081183326246-vakar%C5%B3-ir-islamo-civilizacij%C5%B3-susid%C5%ABrimas-ar-dialogas.htm
http://m.lrytas.lt/-11847324081183326246-vakar%C5%B3-ir-islamo-civilizacij%C5%B3-susid%C5%ABrimas-ar-dialogas.htm
http://www.politologas.lt/2009/11/02/civilizaciju-konfliktas-the-west-versus-the-rest
http://www.politologas.lt/2009/11/02/civilizaciju-konfliktas-the-west-versus-the-rest
http://www.geopolitika.lt/?artc=2050


 113 

pirmiausia yra konfliktas tarp fundamentinių sąmonę lemiančių pasąmonės struktūrų, ar dievų. 
Islamas šias struktūras formuoja tikėjimo, Vakarai – proto pagalba.  
 
Krikščionybė ir islamas: masiškumas ar elitiškumas? 
 
Dauguma Europos ir Šiaurės Amerikos gyventojų laiko save religingais, todėl kartais kyla pagunda 
konfliktą tarp Vakarų ir islamo traktuoti ne kaip tradiciškumo ir modernybės, o kaip istoriškai 
susiklosčiusią islamo ir krikščionybės priešstatą. Tokia pažiūra turi  mažai pagrindo. 
Mūsų manymu, savotiško islamo renesanso ir krikščionybės nuosmukio priežasčių reikia ieškoti ne 
tik Naujaisiais laikais prasidėjusioje modernizacijoje, bet žymiai toliau ir giliau – pačioje šių religijų 
prigimtyje. Reikalas tas, kad krikščionybė formavosi kaip elitinė, islamas – masinė religija. Be 
abejo, Kristus kalbėjo minioms; bet jis kalbėjo palyginimais, o vėliau mokiniams tuos palyginimus 
išaiškindavo (Mt 13, 34; Mk 4, 34). Kristus turėjo ką pasakyti kiekvienam klausiančiam; bet jei 
klausiantysis tikrai norėjo tobulėti, Kristus pateikdavo tokius reikalavimus (parduok, ką turi, 
išdalyk vargšams, tai turėsi lobį danguje) kad klausiančiąjam belikdavo nuliūsti ir eiti šalin (Mt 19, 
16–22). Todėl Kristus pabrėžia, kad „daug pašauktų, bet maža išrinktų“ (Mt 22, 14); „kokie ankšti 
vartai ir koks siauras kelias į gyvenimą! Tik nedaugelis jį atrandą“ (Mt 7, 14); Jo mokiniams „duota 
pažinti Dievo karalystės paslaptis”, o kitiems jos skelbiamos palyginimais, kad „regėdami nematytų 
ir girdėdami nesuprastų” (Lk 7, 10). 
 
Skirtingai nuo Kristaus, pranašas Mahometas kalbėjo visiems. Be abejo, labiau dvasiškai 
pažengusiems jis rasdavo jų vertų patarimų, tačiau pagrindinė jo mokymo dalis buvo skirta  
masėms. Jis mokė, patarinėjo, sprendė ginčus. Kristus pasaulietiškų problemų atžvilgiu buvo labai 
santūrus: „Vienas žmogus tarė jam: Pasakyk mano broliams, kad pasidalytų su manimi tėvo gerą. 
Jėzus tarė jam: Žmogau, kas gi padarė mane dalytoju? Jisai atsigrežė  į mokinius (ir) tarė: „Argi aš 
dalytojas?“322.  
  
Kristaus mokymo adresatai – tie, kam leista pažinti dangaus karalystės paslaptis, aukščiausią 
moralinės dvasinės evoliucijos pakopą pasiekę ar bent jau jos siekiantys žmonės. Nedaugelis, 
perskaitę epizodą apie turtingą jaunuolį, išdalijo turtus ir išėjo į dykumą, kaip tai padarė šv. 
Antanas. Turbūt dar mažiau taip mylėjo savo priešus, kad, gavę per dešinį skruostą, atsukdavo kairį. 
Šiuolaikinėje lyderiavimu ir konkurencija paremtoje Vakarų visuomenėje Kristaus patarimas būti 
paskutiniais ir visiems tarnauti (Mk 9, 35) skamba mažų mažiausiai keistai. Be abejo, 
krikščionybėje visais laikais buvo, yra ir bus nemažai dorų, pasišventusių ir nuosekliai visus 
Kristaus priesakus vykdančių ar bent jau siekiančių tai daryti žmonių. Bet tokių mažuma. 
Daugumos krikščionių gyvenime ateina momentas, kai, perskaitęs ar išgirdęs kokį nors Evangelijos 
epizodą, jis pasako: Na, Viešpatie, to jau per daug <...> Aš, be abejo, suprantu, kad tai metafora, 
ar gal jūsų laikais tai buvo ir įmanoma, bet reikalauti to iš dabarties žmogaus – mažų mažiausiai 
keista ... Korane, priešingai, mes nerasime nė vieno eiliniam musulmonui neįgyvendinamo 
reikalavimo. Pagrindinis skirtumas tarp krikščionio ir musulmono požiūrio į Apreiškimą – 
musulmonas stengiasi priderinti savo gyvenimą prie Apreiškimo, krikščionis stengiasi priderinti 
Apreiškimą prie savęs. Jei koks nors Evangelijos epizodas prieštarauja natūraliems žmogaus 
potraukiams ar sveikam protui, jo palaipsniui atsisakoma. Pademonstruosime tai požiūrio į pinigus 
pavyzdžiu. 
Kaip mokė Kristus, „niekas negali tarnauti dviem šeimininkams: arba jis vieno nekęs, o kitą mylės, 
arba prie vieno bus prisirįšęs, o kitą nieku vers. Negalite tarnauti Dievui ir Mamonai“ (Mt 6, 24). 
Būtent tokia pažiūra ir vyravo tiek ankstyvoje krikščionybėje, tiek viduramžiais. Pirma nuolaida 
neigiamam požiūriui į pinigus buvo padaryta tada, kai veikiant protestantizmui,  pradėta manyti, 

 
322 Evangelija pagal Tomą. Filosofijos istorijos chrestomatija. Viduramžiai. P. 64. 



 114 

kad praturtėjimas – vienas iš Dievo malonės ženklų. Ypač greitai tokia požiūris  pradėjo plisti 
vėlyvojo Renesanso epochoje. Naujaisiais laikais palaipsniui įsivyravo nuomonė, kad turtas, pinigai 
– ne vienas iš daugelio, o pagrindinis, o gal net vienintelis Dievo malonės ženklas. Be abejo, visi to 
meto turčiai – tikintys žmonės,tad jie niekada nepamiršta padėkoti Dievui už sėkmingą sandorį, bet 
mintys apie pinigus pradeda vaidinti vis svarbesnį vaidmenį jų gyvenime ir palaipsniui išstumia 
mintis apie Dievą. XVIII a. pabaigoje, prasidėjus ypač sparčiam pramonės vystymuisi, paaiškėjo, 
kad Dievo malonė nėra  pagrindinis praturtėjimo faktorius, o perdėtas religingumas ir moralumas ne 
tik kad nepadeda verslui, bet neretai jam trukdo. Tokia nuostata vyrauja ir dabar. Trumpai požiūrio į 
Dievo ir pinigų santykio evoliuciją Vakaruose galima pavaizduoti taip: Dievas, Dievas ir pinigai, 
pinigai ir Dievas, pinigai.  
Panašiai atsitiko ir teorinės veiklos srityje. Siekdama išsaugoti tiek Kristaus, tiek savo mokymo 
grynumą, Bažnyčia slopino šioje srityje bet kokias naujoves. Buvo įkurta net speciali to slopinimo 
institucija – inkvizicija. Tačiau inkvizicija, slopindama originalų religinį mąstymą, sudarė sąlygas 
suklestėti mokslinei minčiai, nes, negalėdama savęs realizuoti Dievo pažinimu – kaip tai, 
pavyzdžiui, buvo Indijoje –  kūrybinė Vakarų mintis nukrypo į pasaulio pažinimą. Nepaisant kai 
kurių skaudžių ir net tragiškų nesusipratimų,  inkvizicijos požiūris į mokslinį pažinimą buvo gal ir 
ne palankus, tačiau bent tolerantiškas. Pirmiausia dauguma mokslininkų buvo nuoširdūs tikintieji. 
Antra, svarbus, jei ne pagrindinis mokslinio pažinimo tikslas buvo dieviškosios pasaulio tvarkos 
įrodymas. Tada, kai išsipildė Frencio Bacono pranašystė ir žinojimas tapo jėga, o pagrindinė 
mokslo funkcija – ne dieviškos pasaulio tvarkos pažinimas, o materialinių poreikių tenkinimas, 
inkvizicija jau buvo išnykusi,  o Bažnyčia tiek susilpnėjusi, kad negalėjo daryti realios įtakos nei 
pažinimui, nei visuomenės raidai. 
 
Negalima nepaminėti dar vieno kiekvienam krikščioniui akivaizdaus krikščionybės bruožo: Kristus 
buvo ne tik ir ne tiek mokytojas, kiek Atpirkėjas. Šis krikščionybės aspektas padarė krikščionis tarsi 
išrinktaisiais. Tačiau atpirkimo doktrina tam tikra prasme krikščionis ir atpalaidavo, leido ne taip 
rūpestingai sergėti savo moralę, tikintis, kad jų nuodėmės arba jau atpirktos, arba mylinčio ir 
atleidžiančio Dievo bus atleistos. Islamas, priešingai, neturi atpirkimo doktrinos, bet tai sustiprina 
asmeninę kiekvieno atsakomybę už savo žodžius, veiksmus, gyvenimo būdą. 
 
Šios ir panašios priežastys lėmė tai, kad krikščionybė atsidūrė tokioje būklėje, kokioje yra ir dabar. 
Islamas formavosi kaip masinė religija ir išliko tokia, krikščionybė formavosi kaip elitinė religija ir 
išliko elitinė. Formalūs skirtumai tarp krikščioniškos ir musulmoniškos visuomenių nėra dideli. 
Taigi JAV save religingais laiko 76 proc. gyventojų, Lenkijoje ir Irane  – po 82 proc.323 Tačiau 
religinis amerikiečių ir, tarkim, iraniečių gyvenimas nepalyginami. Kasdieninė penkiakartinė 
kiekvieno musulmono praktikuojama malda daugumai amerikiečių būtų nepakeliama našta, 
reikalavimas apie dešimtadalį pajamų skirti vargšams sutiktų nebylų, bet tvirtą pasipriešinimą, 
pasninkavimas dažniausiai traktuojamas kaip bereikalingas, galbūt net sveikatai kenkiantis kūno 
marinimas. Todėl neigiama daugumos musulmonų nuostata  krikščioniškųjų Vakarų atžvilgiu 
neturėtų stebinti. Dabarties krikščionybė, islamo požiūriu – pasityčiojimas iš religijos.  
 
Psichologinės konflikto priežastys 
 
Paminėsime tris svarbias psichologines konflikto tarp Vakarų ir islamo priežasčių grupes. 
Pirmiausiai –tai kova su šešėliu. Šešėlis – sąmoningai nesuvokiamų ir paprastai neigiamų 
asmenybės bruožų visuma. Egzistuoja du pagrindiniai išsivadavimo nuo šešėlio būdai. Pirmiausia,  
šešėlį galima integruoti į sąmonę ir bent dalinai neutralizuoti destruktyvų jo pobūdį. Kitas, žymiai 
dažniau pasitaikantis variantas – ekstrapoliuoti šešėlį į kitus žmones, priskirti jiems neigiamas sau 

 
323 Inglehart R., Basáñez M., Díez-Medrano J., Halman L. and Luijkx R. eds. Human Beliefs and Values: A Cross-
Cultural Sourcebook Based on the 1999–2002 Values Surveys. Table F034. 



 115 

patiems būdingas savybes. Toks ekstrapoliavimas būdingas ne tik pavieniams individams, bet ir 
žmonių grupėms, o kartais net ištisoms tautoms. Vienas iš ryškiausių tokio ekstrapoliavimo 
pavyzdžių XX a. – vokiečių fašistų požiūris į, jų manymu, nevisavertes tautas, pirmiausiai žydus324. 
Panašiai daugelis vakariečių perkelia į islamą, pirmiausia fundamentalistus, neigiamus savo 
psichikos bruožus,  ir taip bent dalinai nuo jų išsivaduoja.     
 
Kita priežastis – psichologinių įtampų būtinumas. Kiekviena sistema egzistuoja tol, kol egzistuoja 
jos gyvybingumą palaikančios įtampos. Pastaraisiais dešimtmečiais Vakarų pasaulyje labai 
sumažėjo tokių įtampų skaičius ir susilpnėjo jų reikšmė. Pagrindinis vakariečių gyvenimo tikslas – 
laimė – daugumos gyventojų nuomone, pasiekta, politika, darbas, šeima vaidina vis menkesnį 
vaidmenį jų gyvenime, keletą dešimtmečių egzistavusi komunistinio bloko grėsmė praktiškai 
išnyko. Tokioje situacijoje kova su terorizmu tampa  pagrindiniu užsienio, ko gero, ir vidaus 
politikos veiksniu. Vadinamoji islamo grėsmė sukuria naują psichologinę įtampą, suteikiančią  
Vakarų pasaulio egzistavimui intrigą ir prasmę, todėl perfrazuojant žinomą Voltaire’o frazę galima 
pasakyti: jei islamo fundamentalistų nebūtų, juos reiktų išgalvoti.  
 
Ir pagaliau trečia, pagrindinė psichologinė konflikto tarp Vakarų ir islamo priežastis glūdi 
kolektyvinės pasąmonės prigimtyje. Jei atskirų žmonių gyvenimus dalinai galima paaiškinti 
sąmoningomis jų pastangomis, šiek tiek – įgimtais charakterio bruožais ar susiklosčiusiomis 
aplinkybėmis, tai žmonių grupių, tautų raidą visada veikia, o neretai ir lemia tam tikri kolektyvinėje 
pasąmonėje glūdintys autonomiški psichiniai deriniai – kolektyviniai kompleksai. Kartais 
kompleksai sugyvena taikiai, papildo ar palaiko vieni kitus, bet neretai tarp jų užverda nuožmi, 
žūtbūtinė kova. Socialiniai ar politiniai konfliktai – tos kovos atspindžiai, tiksliau, rezultatai.  
 
Akivaizdu, kad tautų, regionų, o juo labiau žmonijos istoriją lemia daug faktorių. Kai kuriuos iš šių 
faktorių galima racionaliai išnarplioti ir pagrįsti, dalis glūdi pasąmonės srityje. Tolstojus, 
išanalizavęs ir sukritikavęs visus bandymus  racionaliai paaiškinti 1812 metų karo tarp Prancūzijos 
ir Rusijos priežastis, padarė išvadą, kad sąmonigos carų, imperatorių ar kitų istorinių asmenybių 
pastangos vaidina istorijoje antraeilį vaidmenį, o dažniausiai ir nevaidina jokio: „Istorija, tai yra 
nesąmoningas, bendras, kuopinis žmonijos gyvenimas, kiekviena valdovų gyvenimo minute 
naudojasi kaip priemone savo tikslams siekti“ 325.  Šia prasme žmonijos istorija greičiau primena 
iracionalios gamtos, nei sąmoningų, protą ir valią turinčių ir tam tikrus tikslus realizuojančių 
būtybių veiklą.   
Rusų mokslininkas Levas Gumiliovas pagrindiniu tautų etnogenezę, o tuo pačiu ir istoriją lemiančiu 
veiksniu laikė aistriškumą (пассионарность). Pagal jį,  „aistriškumas – tai charakterio dominantė; 
tai nenugalimas vidinis siekis (suvoktas ar, dar dažniau, nesuvoktas) veikti, siekiant realizuoti 
kokius nors (dažniausiai iliuzinius) tikslus; šis tikslas aistriškumo apimtai būtybei atrodo svarbesnis 
už gyvenimą, o juo labiau svarbesnis už gentainių ar amžininkų gyvenimus ir laimę.“326.  
Nėra jokių abejonių, kad aistriškumo persmelktos asmenybės vaidino, o kartais ir tebevaidina 
svarbų vaidmenį tautų istorijoje – užtenka prisiminti Hitlerį, kurį daugelis amžininkų laikė  apsėstu, 
gal ne visai normaliu. Tačiau aistringos asmenybės tik tada gali tikėtis susilaukti sėkmės, jei jų 
aistros suranda atgarsį amžininkų širdyse.Kažkieno patiriami jausmai, aistros, norai, siekimai visada 
apauga racionaliais pagrindimais, tikrais ir tariamais įrodymais ir sukuria kolektyvinius 
kompleksus. Šia prasme Vakarų, kaip, beje, ir visos žmonijos istorija – tai kolektyvinių kompleksų 
raida ir kaita. 
 

 
324 Plačiau apie tai Jung C. G. The Fight with the Shadow. Essays on Contemporary Events.  P. 1–10.  
325 Tolstojus L. Karas ir taika.3 tomas. Vilnius: Vaga, 1978. P. 8. 
326 Гумилев Л. Конец и вновь начало. Москва: Рольф, 2001. С. 48. 



 116 

Kolektyviniai kompleksai – gamtos kūrybos tęsinys žmonėse. Jei žmonijos istoriją traktuosime kaip 
gamtos istorijos tęsinį, turėsime pripažinti, kad bent kai kurie gamtos raidą reguliuojantys 
dėsningumai būdingi ir žmonijos istorijai. Vienu iš tokių dėsnių yra plitimo dėsnis. Kolektyviniai 
kompleksai siekia ne tik išlikti, bet ir plėstis, dominuoti, užvaldyti kuo daugiau ego, tapti 
vienvaldžiais pasąmonės, o tuo pačiu ir sąmonės šeimininkais.  
  
Anatole France labai vykusiai pavadino savo Didžiosios prancūzų revoliucijos teroro aprašymui 
skirtą romaną Dievai trokšta. Dievai iš tiesų trokšta. Troško jau pirmykščiai dievai – retą iš jų 
pavykdavo numalšinti švelnia malda ar smilkalų dūmais, nes dažniausiai jie troško kruvinų, neretai 
žmonių aukų. Troško žydų dievas, „nes aš, Viešpats, tavo Dievas, esu Dievas pavydus ...“ (Įst 5, 9). 
Kartais dievai skleisdavosi švelniai, kone rūpestingai priimdami jiems atsidavusius žmones savo 
globon, kartais – veržliai ir aistringai, kaip po prerijas plintanti ugnis. Evangelijos pagal Pilypą 
autoriaus manymu, „Dievas – dažytojas. Kaip geri dažai, kuriuos vadina tikrais, miršta drauge su 
tuo, kas nudažyta jais, taip ir tai, ką nudažė Dievas, nes nemirtingi jo dažai“327. Pasak apaštalo 
Pauliaus, „Dievas yra ryjanti ugnis“ (Žyd 12, 29). Kaip teigia Liuteris, „jis suryja mus nuožmiai, su 
įsiūčiu … jis yra godi ir raji ugnis”328. Silpnėjant religinių kompleksų vaidmeniui žmonių 
gyvenime, stiprėja socialinių bei politinių svarba. Niekas XX a. nepareikalavo tiek aukų, kiek 
komunizmas ir fašizmas. Pagrindinis socialinių, kaip ir religinių, kompleksų tikslas – dominuoti; 
tam būtina sunaikinti, ar bent jau naikinti visus kitus. 
 
Gausybė Vakarų  raidą lėmusių dievų palaipsniui susiliejo į du: pagrindinį vaidmenį vienam 
formuojantis suvaidino protas, kitam – tikėjimas. Protas formuojantis kolektyviniams kompleksams  
dažniausiai vaidino antraeilį vaidmenį, tarnavo pagrįsti tikėjimo pagimdytoms įžvalgoms. 
Naujaisiais laikais protas palaipsniui tapo autonomiška jėga, kolektyviniu kompleksu, valdančiu 
žmonių gyvenimus, nepriklausomai nuo jų sąmoningų norų ar pastangų. Dar XVII a. ekstazės 
apimtas Pascalis, jausdamas iš racionalizmo kylančią grėsmę, garsiajame savo Memoriale užrašė: 
„Abraomo Dievas, Izaoko Dievas ir Jokūbo Dievas, ne filosofų ir išminčių.“329 Šiuo atžvilgiu 
priešprieša tarp Vakarų ir islamo – priešprieša tarp tikėjimu ir protu sukurtų dievų, tarp Abraomo, 
Izaoko, Jokūbo ir filosofų Dievo. Iš vienos pusės – Dievas, kalbėjęs Mozei iš degančio krūmo, 
Dievas, žavėjęsis Kristau žodžiais ir darbais („tai mano mylimiausias sūnus“ (Mt 3, 17), Dievas, į 
kurį kasdien krypsta šimtų milijonų žydų, krikščionių, musulmonų maldos, iš kitos – tapęs 
nevaldomu, nenuspėjamu protas, protas, kuriam religija – „liaudies opijus“, „iliuzija“, ar 
paprasčiausia klaida. Islamas nuėjo tradicinio, Vakarai – filosofų Dievo keliu; akivaizdu, kad taikos 
tarp šių dievų būti negali. 
 
Esminiai pasąmonės struktūrų srityje tarp Vakarų ir islamo egzistuojantys skirtumai objektyvuojasi 
ideologijų pagalba. Ideologijų srityje konfliktas tarp Vakarų ir islamo reiškiasi kaip konfliktas tarp 
liberalizmo ir religinės ideologijos. Šios ideologijos yra ne šiaip skirtingos – jos nesuderinamos. 
Liberalizmo įsigalėjimas reiškia religijos mirtį, religinės ideologijos įsigalėjimas reiškia liberalizmo 
mirtį. Trumpai panagrinėsime kai kuriuos jų nesuderinamumo aspektus.   
. 
Religinė ir liberalioji asmenybės samprata 
 
Gerai žinoma: žmogumi negimstama, žmogumi tampama. Paliktas likimo valiai kūdikis žūva, jeigu 
jam tenka augti tarp gyvulių ar žvėrių, jis perima augintojų savybes ir gyvenimo būdą: augdamas 
tarp vilkų, jis, kiek leidžia jo fizinės ir biologinės galimybės, tampa vilku, tarp šunų – šunimi, ir 

 
327 The Gnostic Bible. P. 148. 
328 Cit. iš Eriksonas E. H. Jaunasis Liuteris. Psichoanalitinė istorinė studija. P. 126. 
329 Pascal B. Mintys. P. 9.  



 117 

pan. Todėl visuomenei labai svarbu turėti aiškią asmenybės vystymosi teoriją ir nuosekliai taikyti ją 
praktikoje.  
Religinės ideologijos remiasi aiškiai suformuotomis dvasinės asmenybės raidos teorijomis. Jose 
numatytos moralinio dvasinio asmenybės ugdymo kryptys, metodai, tikslai, etapai. Hinduizmas 
išskiria keturis pagrindinius gyvenimo tikslus ir juos atitinkančius etapus: kama, artha, dharma ir 
moksha.  Panašią struktūrą turi Al Ghazali kūrinys Tikėjimo sąvadas. Didelis dėmesys sielovadai 
skiriamas krikščionybėje. 
Dabartinėje Vakarų visuomenėje nėra ne tik išbaigtos, bet netgi bent šiek tiek aiškesnės asmenybės 
vystymosi teorijos. Asmenybės raidą Vakaruose nagrinėja psichologija, ir ji turi šioje srityje 
neabejotinų pasiekimų. Tačiau pastarieji niekaip neįsikomponuoja į ideologiją. Liberalizmo 
ideologijos esmė – ne pareigos, o teisės. Kiekvienas turi teisę, bet neprivalo dvasiškai tobulėti. 
Natūralu, kad praktiškai šia teise pasinaudoja tik nedaugelis.  
 
Požiūris į pareigas ir teises – svarbus tiek individo, tiek visuomenės brandos kriterijus.  Vaikai turi 
tik teises, suaugę – ir pareigas. Todėl visos tradicinės – ar indiška, ar islamiška, ar  krikščioniška 
kultūros – akcentuoja pareigas. Ryškiausias pavyzdys – manavadharmashastra. Krikščionybė ir 
judaizmas turi Dešimt Dievo įsakymų, kurių laikymasis – šventa kiekvieno tikinčiojo pareiga. Pats 
žodis islam reiškia paklusnumas, pirmiausia Dievo valiai. Nieko panašaus nerasime dabartinėje 
Vakarų visuomenėje. Vakarai turi žmogaus teisių chartiją, bet neturi pareigų chartijos. Šiuo 
atžvilgiu dabartinė Vakarų visuomenė primena iš suaugusiųjų prieglobsčio ištrūkusius vaikus: jie 
džiaugiasi laisve, nežinodami nei kur, nei kam ją panaudoti. Todėl nenuostabu, kad daugumos 
žmonių dvasinė evoliucija baigiasi ten, kur ji tik turėtų prasidėti. Kaip rašė Vivekananda: „tai, ką 
mes dažniausiai vadiname gyvenimu, iš tikrųjų tėra jo embrioninė stadija.“330 
 
Religijos požiūris į politinę santvarką 
 
Religinė politinės santvarkos samprata remiasi šiais pagrindiniais principais: 

1. Visi žmonės yra skirtingose moralinės-dvasinės evoliucijos pakopose, todėl jokiu būdu nėra 
lygūs. Bene ryškiausiai ši įdėja išreikšta brachmanizmo mokyme apie kastas, bet būdinga ji ir 
islamui, ir krikščionybei. 

2. Geriausia santvarka yra tokia, kai valdo tobuliausi; hinduizme tai yra brahmanai, islame – 
kalifai ir jo paskirti vietininkai. Krikščionybėje šią idėją buvo bandyta įgyvendinti praktikoje, tačiau 
rimtesnio teorinio pagrindimo neturi. 

3. Jei tobuliausiems nėra galimybės valdyti, jie apsiriboja dvasine sfera; ši pažiūra, bent jau 
teoriškai, ir išreiškia krikščioniškos socialinės doktrinos esmę  (Mano karalystė ne iš šio pasaulio  
Jn 18, 36). 

4. Politinė žmonijos istorija – valdžios nuosmukio istorija. Kažkada  žmones valdė didžiausią 
moralinį ir intelektualinį autoritetą turinčios asmenybės – žyniai. Po to prasidėjo ne dvasios,  bet 
kūno aristokratų – imperatorių, kunigaikščių, carų valdymo epocha. Naujaisiais laikais į valdžią 
atėjo trečias luomas – bankininkai, fabrikantai, pirkliai. Svamis Vivekananda XIX a. pabaigoje rašė, 
kad  artėja šudrų – tarnų valdymo metas. Jo pranašystės išsipildė – Rusijoje, o po to ir kitose 
socialistinėse valstybėse į valdžią atėjo žmones,  pasivadinę liaudies tarnais.  Kruvini jų darbai 
gerai žinomi.  
 
Valdžios nuosmukį Vakaruose lydėjo socialiniai-politiniai pokyčiai, pagrindiniu tapo demokratijos 
įsigalėjimas. Anot Platono, demokratija – blogiausia iš įstatymu besiremiančių valdymo formų331. 
Tačiau būtent šią valdymo formą pasirinko Vakarai.  
 

 
330 Свами Вивекананда. Четыре йоги.C. 176. 
331 Платон. Сочинения. T. 3. Москва: Мысль, 1972. C. 71. 



 118 

Kaip teigia Fukuyama: „Negalima neigti istorinių ryšių tarp demokratijos, kapitalizmo ir 
krikščionybės, ar fakto, jog demokratija atsirado Europoje: kaip nurodo filosofai, pradedant Alexis 
de Tocqueville ir Georgu Hegeliu iki Friedricho Nietzsches, dabartinė demokratija yra 
sekuliarizuota krikščioniškos doktrinos apie visų žmonių lygybę versiją.“332  
Tokia pažiūra galėjo susiformuoti tik kaip labai laisvos krikščionybės interpretacijos rezultatas. 
Krikščionybė, kaip jau minėjome, yra elitinė religija, ir Kristus nuolatos pabrėžia žmonių nelygybę. 
Jis kalba apie šviesos ir tamsos vaikus, apie tuos, kuriems lemta girdėti ir suprasti Žodį, ir tuos, 
kuriems to nelemta, o palyginime apie sėjėją  išskiria net  keturis žmonių tipus (Mk 4, 1-9). Todėl 
jei krikščionybė ir turėjo įtakos demokratijos įsivyravimui Vakaruose, tik netiesiogiai. Žymiai 
svarbesnį vaidmenį šiame procese suvaidino pasaulietiškos – politinės, materialinės, moralinės 
priežastys. 
Politinės demokratijos įsigalėjimo priežastys – visuomenės noras praplėsti valdžios ratą. Toks 
praplėtimas atitiko ir aristokratijos, ir liaudies masių interesus.  Aristokratija, ne paskutinėje eilėje 
finansinė, norėjo pati dalyvauti valdžioje. Masėms įgriso, atsibodo, o kartais buvo tiesiog 
nepakeliama perėjūnų, grobėjų valdžią. Per visą Vakarų istoriją  ant pirštų galima suskaičiuoti net 
ne išskirtinėmis moralinėmis dvasinėmis savybėmis pasižymėjusius valdovus, o paprasčiausiai 
padorius. Praplėtus valdžios ratą, didėjo tikimybė, kad valdžioje, bent jau atsitiktinai, atsidurs ir 
padoresni, ne tik medžiokle, meilužėmis ar tarpusavio kivirčais, bet ir  paprastų žmonių interesais 
besirūpinantys individai. Paprasčiausias valdžios rato praplėtimo būdas – rinkimai. 
Skirtingai nuo Vakarų, Rytų kultūrose požiūris į demokratiją žymiai santūresnis. Šį požiūrį, be kitų 
priežasčių, taip pat  lėmė istorinė patirtis, tik šiek tiek kitokia.  Skirtingai nuo Vakarų, Rytuose 
išimtis buvo ne moralūs, o greičiau amoralūs valdovai – užtenka prisiminti tūkstantantmetę Kinijos 
patirtį šioje srityje. Trumpai rytiečių ir vakariečių nuostatas demokratijos atžvilgiu galima išreikšti 
taip: vakariečiai entuziastingai priėmė demokratiją, nes turėjo didelę blogų valdovų patirtį; rytiečiai 
demokratijos atžvilgiu žymiai santūresni, nes turi didelę gerų valdovų patirtį. 
Materialinės demokratijos įsigalėjimo priežastys – noras pasinaudoti valdžia kaip praturtėjimo 
šaltiniu. Turtingieji norėjo turėti galimybę panaudoti valdžios svertus papildomam praturtėjimui. 
Neturtingieji tikėjosi panaudoti valdžią kaip pragyvenimo, o neretai ir pasipelnijimo šaltinį. 
Moralinių aspiracijų turinčiam žmogui buvimas valdžioje visada sukeldavo tam tikrų abejonių: 
„Geri žmonės nesutinka valdyti nei dėl turtų, nei dėl garbės. Mat jie nenori nei, viešai imdami 
atlyginimą, būti vadinami samdiniais, nei slaptai naudodamiesi valdžios teikiamomis gėrybėmis, 
būti vadinami vagimis.“333 Abu šie motyvai neprarado aktualumo ir dabar. Be to, demokratijos 
sąlygomis kaltinimai korupcija dažniausiai pakimba ore, nes renkantieji, bent jau teoriškai, taip pat 
atsakingi už išrinktųjų veiksmus. Kartais susidaro įspūdis, kad demokratija Vakarams tam ir 
reikalinga, kad valdančios partijos, dalindamosi atsakomybę su rinkėjais, galėtų išvengti atpildo už 
savo juodus darbus ar klaidas. 
Ne paskutinį vaidmenį įsigalint demokratijai suvaidino moralinės priežastys. Pagrindinė – tiek elito, 
tiek liaudies masių noras nusimesti moralinių-dvasinių prievolių jungą. Vakariečiai pavargo nuo 
nuolatinių Bažnyčios priekaištų, nuo savo nevisavertiškumo suvokimo, nuo būtinumo derinti 
veiksmus, elgesį, gyvenimo būdą prie tam tikrų moralės standartų. Tačiau, užuot artėję prie 
aukštesnės moralės reikalavimų, jie nutarė tais reikalavimais atsikratyti, paskelbti, kad daugumai 
žmonių būdingas turto, prestižo, malonumų siekimas ir yra vieninteliai tikrieji gyvenimo orientyrai 
bei tikslai, o Bažnyčios kalbos apie sielą, moralę, dvasinį tobulėjimą tėra tušti, nereikalingi ir netgi 
kenksmingi tauškalai. Natūralu, kad tokias pažiūras įtvirtinti visuomenėje, paversti jas ideologija 
galima buvo tik balsavimo būdu, tas ir buvo padaryta. 
 

 
332 Fukuyama F. Has a history started again? P. 7. 
333 Platonas. Valstybė. P. 50. 

 



 119 

Pagrindinis demokratijos trūkumas – tai, kad  net geriausiu atveju masės renka tik vidutinybes. 
Daugumas niekada nebalsuos už ypatingai jų moralinį ar intelektualinį lygį pranokstančias 
asmenybes. Tačiau net tame vidutinybių maratone galimos tam tikros tendencijos. Bent jau teoriškai 
įmanoma, kad masės išrinks šiek tiek vidutinybes pranokstančius žmones, kurie kurs moraliniam 
klimatui palankias sąlygas, ir kaip šios kūrybos rezultatas vėl bus renkamos iškilesnės asmenybės. 
Šiuo atveju galima kalbėti apie kylančią demokratiją. Tačiau galima ir priešinga tendencija: į 
valdžią patekusios vidutinybės pradeda pataikauti masėms, kurios visiškai praranda politinę 
orientaciją ir sudaro palankias sąlygas arba blogiausių valdžios – ochlokratijos – arba diktatūros 
įsigalėjimui. Tokiu atveju galima kalbėti apie smunkančią demokratiją. Kyla klausimas: kokiame 
raidos etape yra dabartinė Vakarų demokratija?  
Netgi paviršutiniškiausio žvilgsnio į politinį Vakarų gyvenimą užtenka, kad įsitikintume, jog 
demokratija išgyvena  krizę. „Paskutiniais metais akylūs stebėtojai visuose trijuose kontinentuose 
mato liūdną demokratinio valdymo ateitį. Prieš palikdamas savo postą Willis Brandtas, kaip 
teigiama, manė, kad „Vakarų Europai liko 20 ar 30 metų demokratinio valdymo. Po to ji nuskęs, 
tyli ir nuolanki, diktatoriškų režimų jūroje, ir visai nesvarbu, iš kur – politinio biuro ar chuntos – 
ateis diktatūra“. Jei Didžioji Britanija nesugebės išspręsti iš pirmo žvilgsnio neišsprendžiamų 
infliacijos ir gresiančios depresijos problemų, pažymi vienas aukštas britų pareigūnas, 
„parlamentinę demokratiją pakeis diktatūra“. „Japonų demokratija žlugs, – įspėjo Takeo Miki pirmą 
savo oficialaus darbo dieną – jei nebus įgyvendintos radikalios reformos ir nebus sugrąžintas 
žmonių pasitikėjimas politika.“ 334 
 
Viena  didžiausių Vakarų politinio gyvenimo blogybių yra ta, kad vis didesnį vaidmenį rinkimuose 
vaidina ne partijų programos, ne intelektuoalinės ar moralinės kandidatų savybės, o pinigai. Kaip 
ciniškai pareiškė tuometinis J. Kenedžio rinkiminės kompanijos vadovas, „Tam, kad laimėtume 
rinkimus, reikia trijų dalykų: pirmiausia – pinigų, antra – pinigų, ir trečia – pinigų“335. Natūralu, kad 
tik pinigų dėka išrinkta valdžia vis labiau praranda pasitikėjimą. Taip, pasitikėjimas politinėmis 
partijomis vien tik paskutiniame dvidešimto amžiaus šimtmetyje JAV nukrito nuo 55 proc. iki 23 
proc., pasitikėjimas valdžia nuo 59 proc. iki 38 procentų336. Panaši yra ir Europos kontinento 
padėtis. Lietuvoje pasitikėjimas valdžia, vyriausybe, politinėmis partijomis – vienas žemiausių 
Europoje. 
 
Dar vienas svarbus demokratijos krizės aspektas – rinkėjų skaičiaus mažėjimas. Tarptautinio 
instituto demokratijai ir rinkimams remti (IDEA)  duomenimis, 1973 m. Prancūzijoje rinkimuose 
dalyvavo 71 proc.,  2002 m.– 63 proc. rinkėjų.  Lietuvoje 1992 m. Seimo rinkimuose dalyvavo 75 
proc., 2000 m. – 60 proc., 2008 m. – 49 proc. rinkėjų. Kaip teigia Martinas P.Wattenbergas, 
„praktiškai visose išsivysčiusiose valstybėse, kuriose dalyvavimas rinkimuose neprivalomas, 
rinkėjų aktyvumas po 1960 m. ryškiai sumažėjo“337    
Stiprėja Vakaruose ir populizmas: „Populistiniai judėjimai atsirado Belgijoje, Austrijoje, 
Šveicarijoje ir paskutiniu metu Olandijoje, bet jiems sunkiau susiformuoti valstybėse, turinčiose 
griežtesnę takoskyrą tarp politinės dešinės ir kairės”338. Pamokantis šiame kontekste ir Lietuvos 
pavyzdys.  
Apibendrindamas 1999–2002 m. rinkimų Europoje rezultatus, Renaudas Dehousse rašo: „Europos 
mastu, labiausiai nerimą kelią ne tiek populizmo stiprėjimas (kurio paneigti negalima, nors jo 

 
334 Crozier M., Huntington S. P., Joji Watamuki. The crisis of democracy. New York University press,  1975. P. 3. 
335 Cituojama iš: Яковлев Н. Братья Кеннеди.  Москва: Эксмо, 1991.  С. 236.  
336 Inglehart R., Basáñez M., Díez-Medrano J., Halman L. and Luijkx R. eds. Human Beliefs and Values: A Cross-
Cultural Sourcebook Based on the 1999-2002 Values Surveys. Tables E079, E080. 
337 Wattenberg M. P. Where Have All the Voters Gone? Cambridge, MA: Harvard University Press, 2002. P. 36. 
338 Dehousse R. Introduction. Europe and the Crises of Democrasy (Elections in Europe: 1999-2002). Proceedings of 
the Seminar. Paris: 2002. P. 2. 



 120 

reikšmė skirtingose valstybėse yra skirtinga), kiek atstovaujamos demokratijos krizė (kurį, savo 
ruožtu, atrodo, paveikė daugumą Europos valstybių).“339 Vytautas Radžvilas demokratijos raidos 
problemoms globalizacijos sąlygomis skirtame straipsnyje parodo, kad „šiuolaikinė problemiška 
demokratijos būklė toli gražu nėra atsitiktinė; ji yra logiškas ir nuoseklus moderno plėtros ir 
modernizacijos projekto įgyvendinimo rezultatas“340. 
 
Ir šią degraduojančią, į ochlokratiją peraugančią demokratiją Fukuyama ir jam artimi mąstytojai 
laiko aukščiausiu politinės minties laimėjimu ir nori primesti visam pasauliui. Natūralu, kad 
tradicinės kultūros valstybės tokias  pastangas vertina priešiškai. 
 
Požiūris į būtį 
 
Dar vienas svarbus religinės ideologijos bruožas – ji įkomponuoja žmogų ne tik į visuomenę,  bet ir 
į būtį. Išskirsime šiuos mūsų nagrinėjamai problematikai svarbius religinio mokymo apie būtį 
aspektus:  
 

1. Pasaulis yra Dievo kūrinys. 
2. Žmogus yra aktyvus Dievo pagalbininkas kuriant ir tobulinant būtį.  
3. Pagrindinė Dievo ir žmogaus bendradarbiavimo forma – moralė. Pasaulis vystosi pagal 

moralės dėsnius. Tačiau šie dėsniai nėra nekintami – kiekvienoje istorinėje epochoje Dievas 
paskleidžia naujus dėsnius; pagrindiniai tokio skleidimo įrankiai – pranašai (hinduizme – avataros). 

4. Jei pasaulis yra Dievo kūrinys, Dievas jį palaiko tik tol, kol jame yra religingi žmones. 
Žmogui nusigręžiant nuo Dievo, Dievas nusigręžia nuo pasaulio. Religijai silpstant, mažėjant 
religingų žmonių skaičiui, Dievas traukiasi iš pasaulio. Prasideda būties slinkimas į nebūtį. Ibn 
Arabi šį procesą aprašo taip: „Todėl pasaulis egzistuoja, kol jame yra šis Tobulas Žmogus. Argi tu 
nematai, kad jeigu jis išnyks, bus išimtas iš pasaulio lobyno, neliks jame nieko, įdėto į jį Dievo; 
prasidės nukrypimai ir kolizijos, ir visa pasaulio tvarka persikels į anapusinį pasaulį, ir taps amžinu 
antspaudu ant to pasaulio.“341 
 
Krikščionybėje pasaulio pabaiga taip pat siejama su religijos ir moralės nuosmukiu bei gamtos 
kataklizmais: „Bet ar  atėjęs Žmogaus sūnus beras žemėje tikėjimą?“ (Lk 18, 8). „Netrukus po tų 
nelaimių dienų saulė užtems, mėnulis nebeduos šviesos, žvaigždės kris iš dangaus, ir dangaus 
galybės bus sukrėstos“ (Mt 24, 29).  
 
Taigi religijai yra nepriimtinas liberalizmo požiūris, kad tikėjimas – kiekvieno asmeninis reikalas. 
Nebrandžioje visuomenėje – kaip tai puikiai pademonstravo Vakarai – tikėjimo laisvė 
neišvengiamai artina sekuliarizaciją, reiškiančią religijos mirtį. Religijos mirtis, religingų žmonių 
manymu, reiškia asmenybės degradaciją, visuomenės žlugimą, būties griūtį. Todėl tradicinės 
kultūros – ir pirmiausiai islamas – priešinasi ir priešinsis sekuliarizuotos Vakarų kultūros plitimui 
visomis įmanomomis priemonėmis. 
 
Raidos perspektyvos 
 
Egzistuoja keturi pagrindiniai islamo ir Vakarų santykių raidos scenarijai. Pagal pirmą scenarijų, 
konfliktas tarp Vakarų ir islamo stiprės, peraugs į globalinį ir baigsis pasauline katastrofa. Kitaip 

 
339 Ten pat. 
340 Radžvilas V. Lietuvos demokratija: žvilgsnis pro globalizacijos prizmę. Kn. Stančienė D. Lietuva globalėjančiame 
pasaulyje. Vilnius: Logos, 2006. P. 42. 
341 Cituojama iš Смирнов А. В. Великий шейх суфизма: опыт парадигмального анализа философии Ибн Араби. C. 
149. 



 121 

sakant, nueidamas nuo pasaulio scenos, Dievas nusineš su savimi ir žmoniją. Tai ir būtų 
Apokalipsė, šiurpų ir vaizdingą jos aprašymą randame šv. Jono Apreiškime. Praktiškai tai taps 
įmanoma, kai tik masinio naikinimo ginklai atsidurs islamiškose valstybėse. O  kad tai anksčiau ar 
vėliau įvyks, kažin ar kam kelia abejonių. Jei Vakarai šioje srityje apsiribos įkalbinėjimais, tai bus 
neefektyvu. Jei  bandys jėga uždrausti islamiškoms valstybėms kurti branduolines programas – kaip 
tai padarė Irake, jie gali susidurti su tokiu atsaku, prieš kurį Niujorko ar Londono tragedijos 
pasirodys tik nekalti pokštai. Negalima net lyginti islamo reakcijos į Vakarų invaziją prieš 
daugumoje islamiškų valstybių nemėgiamo Saddamo Husseino režimą su reakcija į normalios 
islamiškos valstybės – tarkim, Irano užpuolimą. Tokiu atveju, vietoj vienos didelės Apokalipsės 
Vakarai gali turėti tūkstančius mažų. 
Tačiau toks scenarijus mažai tikėtinas, nes islamas neturi Apokalipsės teorijos. Antra vertus, ir 
krikščionybės požiūriu, laikas Apokalipsei dar nepribrendo. Pirmiausia, „tos dienos ar tos valandos 
niekas nežino, nei dangaus angelai, nei Sūnus, tik Tėvas” (Mk 13, 32). Antra, pasaulis dar per daug 
įvairus, dar daug jame, taip pat ir krikščionybėje, neišnaudoto dvasinio potencialo, todėl blogio ir 
gėrio jėgoms anksti šaukti iš visų pasaulio pakraščių ir rikiuoti po savo vėliavomis šalininkus.   
 
Pagal antrą scenarijų, visas pasaulis, taip pat ir islamas, anksčiau ar vėliau perims vakarietiškas 
vertybes ir gyvenimo būdą. Juo labiau kad tai, kai kurių mąstytojų,   taip pat ir Fukuyamos  
manymu, nėra tuščios Vakarų pretenzijos, nes atitinka objektyvią istorijos eigą: „Egzistuoja 
istorinis mechanizmas, sąlygojantis ilgalaikę kultūrines sienas peržengiančią konvergenciją, 
pirmiausiai ir ryškiausiai ekonomikoje, po to politikoje ir galiausiai (ir vėliausiai) kultūroje. Šį 
procesą stumia pirmyn pirmiausiai dabarties mokslas ir technologijos, kurių galimybės kurti 
materialines gėrybes ir ginklus yra tokios didelės, kad faktiškai visos visuomenės turi su tuo 
skaitytis.“342  
Nors priešiškos Vakarams jėgos gali šį procesą kuriam laikui pristabdyti, „modernybė, 
atstovaujama Jungtinių Valstijų ir kitų išvystytų demokratijų, ir toliau liks vyraujančia jėga pasaulio 
politikoje, ir institucijos, įkūnijančios laisvės ir lygybės principus, ir toliau plis pasaulyje“343.   
Pagrindinis šios teorijos trūkumas – ribotumas. Daugelis teorijų paaiškina daug ką, bet platesniame 
kontekste šie aiškinimai pasirodo paprasčiausiai klaidingi. Pavyzdžiui, pagrindine medžių lapų 
kritimo priežastimi galima laikyti vėją.  Ir iš tikrųjų – pučiant vėjui visada nukrenta didesnis ar 
mažesnis lapų kiekis. Bet jei lapų kritimo problemą panagrinėtume bent šiek tiek plačiau ir giliau – 
pasirodys, kad vėjas – viena ir netgi ne pagrindinė šio proceso priežastis. Panašiai Marxo teorija – 
daugeliui ji atrodė pagrįsta ir įtikinanti ir prireikė ne vieno dešimtmečio ir ne vieno milijono 
gyvybių, kol net aršiausi jos šalininkai suprato, kad šio mąstytojo pateiktas istorijos aiškinimo 
variantas yra tik vienas iš galimų, ir net ne pats geriausias, o jos taikymas praktikoje atneša 
nepalyginamai daugiau žalos, negu naudos. 
Tas pats yra dėl  Fukuyamos istorijos sampratos. Su tam tikromis išlygomis ji tinka paskutinių kelių 
šimtmečių Europos istorijai aiškinti. O kas buvo varomoji istorijos jėga iki Naujųjų laikų? Kas 
palaikė ir stūmė pirmyn indiškąją, japoniškąją, kinietiškąją civilizacijas? Taip pat mokslas ir 
technologijos? Galimas, bet labai abejotinas aiškinimas. Netgi Marxas, pretendavęs į materialistinį 
visuotinės istorijos aiškinimą, buvo priverstas kalbėti apie azijietišką gamybos būdą, kuriam jo 
pasiūlyta ekonominių formacijų kaitos schema nelabai tiko. O juk be Marxo ar Hegelio, kurių 
idėjomis daugiausiai remiasi Fukuyama, Vakarų istorijoje buvo Vico, Rousseau  ar  Kierkegaardas, 
kurių pažiūros į istorijos procesą buvo visiškai skirtingos. Jei Fukuyamos teoriją lygintume su 
kituose kultūriniuose kontekstuose – tarkim, islamiškame ar indiškame – gimusiomis teorijomis, jos 
ribotumas tampa tiesiog iššaukiantis. 
Kitas, ne mažiau svarbus  šios teorijos trūkumas – ji neįvertina islamo pasipriešinimo jėgos. 
Religingo žmogaus požiūriu – juk tokių islamiškose valstybėse absoliuti dauguma – Vakarų 

 
342 Fukayama F. Has a history started again? P. 4. 
343 Ten pat. P.2. 



 122 

trūkumai nepalyginamai pranoksta privalumus. Sąlyginai galima išskirti tris musulmonų grupes: 
eiliniai tikintieji, radikalai fundamentalistai ir potencialūs teroristai. Kaip rašo Fukuyama: „Vidurio 
Rytų specialisto  Danielio Pipes vertinimu, radikalai sudaro nuo 10 iki 15 proc. musulmoniškojo 
pasaulio.“344  Tačiau šis skaičius labai dinamiškas, ir jo raida pirmiausia priklauso nuo santykio su 
Vakarais. Galima būti visiškai tikram: kuo didesnis bus Vakarų spaudimas islamui, tuo daugiau 
eilinių tikinčiųjų taps radikalais ir tuo daugiau radikalų – potencialiais teroristais.  
 
Trečias Vakarų ir islamo raidos scenarijus – Vakarų islamizacija. Kai kurių mąstytojų manymu, 
islamas – sintetinė religija, apjungianti geriausius krikščionybės ir judaizmo bruožus. Kaip rašo 
Seyyed Hossein Nasras: „Islame paplitusi pažiūra, jog abraomiškų apreiškimų cikle judaizmas 
atstovauja įstatymui ir šio pasaulio religijai; krikščionybė atstovauja Keliui ir širdies ar kito pasaulio 
religijai; islamas yra abiejų sintezė, kurioje pasiekta pusiausvyra tarp Kelio ir Įstatymo, tarp kūno ir 
sielos poreikių.“345 Šiuos teorinius samprotavimus patvirtina ir faktai: islamas – vienintelė iš 
pasaulio religijų, kurios sekėjų skaičius nuolatos didėja. Šis didėjimas akivaizdus ir Vakaruose, ir ne 
tik atvykėlių iš islamiškų šalių sąskaita, bet ir atsiverčiant į islamą vakariečiams. Huntingtonas 
prognozuoja, kad 2025 m.  islamas bus masiškiausia pasaulio religija, jam priklausys apie 30 proc. 
planetos gyventojų, o krikščionims tik apie 25 procentus.346. Visa tai sudaro sąlygas Londono 
gatvėse pasirodyti tokiems plakatams kaip  Londonas – islamiškas miestas.    
Nepaisant to, visiška Vakarų islamizacija mažai tikėtina. Pirmiausia, islamo įtakai stiprėjant, prieš jį 
vienysis visos neislamiškos jėgos, ir vietoj dabar beįsivyraujančio scenarijaus Vakarai priše visus 
turėsime scenarijų Visi prieš islamą. Beje, tokių  požymių jau yra: užtenka prisiminti Rusijos ir JAV 
suartėjimą bendros kovos prieš terorizmą pagrindu.  
Be to, kultūros istorija neatsiejama nuo religijos istorijos. Ir nors Vakarai visokeriopai kratosi savo 
krikščioniškos praeities – netgi paminėjimo apie krikščioniškas Europos kultūros ištakas taip ir 
nepavyko įtraukti į ES konstitucijos projektą – krikščionybė neabejotinai suvaidino svarbų 
vaidmenį formuojant Vakarų identitetą. Vakarų tautos turi savo šimtmečiais, tūkstantmečiais 
ugdytą, saugotą,  puoselėtą kultūrą ir permąstyti ją islamiškuoju pagrindu kažin ar pavyks. 
 
Pagal ketvirtą, labiausiai tikėtiną scenarijų, vakarų ir islamiškoji  kultūros keisis ir transformuosis į 
neantagonistines.  
Tam, kad skirtumai tarp Vakarų ir islamo nedidėtų ir neperaugtų į karinius konfliktus, būtini tam 
tikri pokyčiai ir islamo, ir Vakarų kultūrose. Pagrindinė šių pokyčių kryptis – kultūrų suartėjimas. 
Faktiškai tai reikštų didesnę ar mažesnę islamo vesternizaciją ir Vakarų pasislinkimą dvasinių 
vertybių link. Tokie pokyčiai įmanomi ir teoriškai,  ir praktikškai. 
Pirmiausia, visų pagrindinių pasaulio religijų kūrėjai buvo gana pesimistiški dėl moralinės dvasinės 
žmonijos raidos perspektyvų. Galime prisiminti Kristaus žodžius apie tai, kad „brolis išduos brolį ir 
tėvas – sūnų, ir vaikai sukils prieš gimdytojus ir žudys juos“ (Mk 13,12); „Kadangi įsigalės 
neteisybė, daugelio meilė atšals“ (Mt 24, 12). Panašių minčių aptinkame ir islame. „Alacho 
pasiuntinys pasakė: iš tiesų, ateis apgaulės metai, kai žmonės tikės melagiais ir netikės teisingais 
žmonėmis, kai pasitikės išdavikais ir įtarinės išdavyste tuos, kurie verti pasitikėjimo, kai lemiamą 
balsą turės apgailėtini žmogeliūkščiai.“ Jo paklausė: „O kas tokie apgailėtini žmogeliūkščiai?“ Jis 
atsakė: „Kvailiai, kurie tvarkys visos liaudies reikalus“347. Todėl į socialinių santykių ar moralės 

 
344 Ten pat,.P. 7. 
345 Nasr S. H. The Islamic View of Christianity. Christianity through non-christian eyes. New York: Orbis 
Books, 1990. P. 131. 
346 Huntington S. The Clash of Civilazions and the Remaking of World Order. Touchstone Books, 1998. P. 65–
66. 
347 Кулиев Э. Пророчества о приближении конца света согласно Корану и Суне. Москва: Издательство 
А. К. Эжаева. C.66. 



 123 

nuosmukį religingi žmonės turėtų žiūrėti atlaidžiai ir supratingai, kaip į neišvengiamą, bet jau 
pranašų numatytą ir aprašytą blogį.  
Antra vertus, vis didesnė islamiškų kraštų gyventojų dalis žiūri į Vakarų kultūrą ne tik kad ne 
priešiškai, bet su simpatija. Atsispirti vartotojiškumui sunku, kartais tiesiog neįmanoma.  Socialinės 
politinės Vakarų institucijos taip pat nors ir ne be priekaištų, bet neabejotinai pranašesnės už kai 
kuriuose kraštuose dar pasitaikančius diktatoriškus režimus. Todėl globalizacijai stiprėjant, 
plečiantis ekonominiams ir kultūriniams mainams, didesnė ar mažesnė islamo vesternizacija 
neišvengiama.   
Trečia, yra požymių, kad Vakaruose galimas religinio gyvenimo atgimimas. Strindbergas dar XX a. 
pradžioje rašė: „Žmonės trokšta religijos, susitaikymo su nepažįstamomis galiomis (kaip tik tas 
žodis), priartėjimo prie neregimojo pasaulio [...] Religija turi sugrįžti, bet įgavusi kitas formas, ir 
kompromisas su senosiomis religijomis atrodo neįmanomas. Mūsų laukia ne reakcinga epocha, tai 
nesą grįžimas į tai, kas pergyventa, o veržimasis į kažką naują!“348. Didelį dėmesį krikščionybės 
atgimimui savo publicistiniuose veikaluose skyrė Tolstojus. Paskutiniais dešimtmečiais 
sekuliarizacijos tempai Vakaruose labai sulėtėjo, o kai kuriose – pirmiausia pokomunistinėse 
valstybėse – religinis gyvenimas suaktyvėjo.  Praktiškai visose šalyse auga susidomėjimas Rytų 
filosofija ir religija. Visa tai duoda pagrindo manyti, kad Vakaruose gali išsirutulioti nauja 
krikščioniško ar sinkretinio dvasingumo forma. 
 
Akivaizdu, kad taikus Vakarų ir islamo būvis bus įmanomas tik tuo atveju, jei abi kultūros  
atsisakys ekspansijos ir pretenzijų į tiesos monopolį. Pirmiausia tai aktualu Vakarams. Nieko blogo, 
kad Marxas turėjo savo požiūrį į istoriją. Bet, kai remiantis jo istorijos samprata buvo išžudyti 
milijonai žmonių – blogai. Taip pat nieko blogo, kad Fukayama vakarietiškas vertybes ir gyvenimo 
būdą laiko tobuliausiais dalykais pasaulyje. Nerima kelią, kai  šias vertybes norima jėga primesti 
visam pasauliui. Šitai aktualu ir islamui. Tikratikiams nedera imtis Dievo darbo ir bausti 
klystančiuosius. Juk pasakyta: mano teismas, ir aš bausiu.  
Būtina taikos sąlyga – krikščionybė turi pripažinti, kad islamas yra apreikštoji religija. Islamas 
pripažįsta krikščionybę kaip Knygos religiją. Kristus – vienas labiausiai garbinamų pranašų islame. 
Labai santūrus stebuklų atžvilgiu islamas netgi pripažįsta nekalto Kristaus pradėjimo dogmą. 
Krikščionybė turėtų atsimokėti jei ne tuo pačiu,  bent panašiu: pripažinti, kad Muhamedas – taip pat 
pranašas, kad Dievas nenorėjo suklaidinti, pasmerkti, išvesti iš tiesos ir doros kelio milijardų 
žmonių, o atskleidė jiems taip pat dalį tiesos. Bet dabarties krikščionybės lyderiams tai per sunki 
užduotis. Galbūt, kai pasaulyje liks vienas judėjas, du krikščionys ir trys musulmonai, jie, kartu 
susėdę, pagalvos: „Turbūt kažką ne taip darė mūsų protėviai. Gal jiems vis tik reikėjo labiau 
akcentuoti ne tai, kas mus skiria, o tai, kas vienija“. Bet bus jau vėlu. Uždanga leisis.  
 
Lietuva globalinio spektaklio scenoje 
 
Religingumas visada buvo svarbus, jei ne pagrindinis lietuvių tautinės tapatybės bruožas. Religija 
vaidino tokį svarbų vaidmenį žmonių gyvenime, kad jos išsižadėjimas buvo tolygus mirčiai. 
Krikščionių metraštininkas rašė: „Lietuviai pasiryžo geriau sulaukti baisiausio galo, negu pilį 
atiduoti ir priešams į rankas patekti, ypač dėl [priešų] religijos, kuri jiems buvo visai svetima, todėl 
jie geriau pasirinkdavo mirtį.“349 
Dabartinėje epochoje situacija radikaliai pasikeitė. Kaip pažymi Eglė Laumenskaitė, „dabartiniu 
metu didelė dalis žmonių savo religinę tapatybę daugiau deklaruoja, negu vadovaujasi religine 
pasaulėžiūra bei vertybėmis kasdieniniame gyvenime“350. Panašią išvadą galima padaryti ne tik 

 
348 Strinberg A. Pragaras: Juodosios veliavos. P. 142–143. 
349 Naujoji Prūsijos kronika. Baltų religijos ir mitologijos šaltiniai, 1 tomas. Vilnius: Mokslo ir enciklopedijų 
leidykla, 1996. P. 465.  
350 Laumenskaitė E. Baigiamasis žodis. Wuthnow R. Šventybės atgavimas. Vilnius: Aidai. P. 197– 216. 



 124 

lietuvių, bet praktiškai visų  vakariečių atžvilgiu. Stiprėjant sekuliarizacijai religinį entuziazmą 
pakeitė tolerancija, o pastarąją abejingumas. Į šimtmečius ir tūkstantmečius  žmones kankinusį 
klausimą – kas teisus – buvo duotas paprastas ir įtikinantis atsakymas : neteisūs  visi. Ilgaamžę tarp 
įvairių religijų, konfesijų, tikėjimų vykusią kovą laimėjo sekuliarizacija. 
 
Lietuva priklauso pokomunistinių valstybių blokui, kurios, anot Fukuyamos, laiko Vakarų 
vartotojiškumą patraukliu ir, jei tik galėtų, norėtų juo pasinaudoti. Kažin, ar verta labai didžiuotis 
tokia charakteristika. Nuo vartotojiškumo tik vienas žingsnis iki gyvuliškumo. Kaip rašė senovės 
kinų išminčius Meng Tzu: „Tai, kas skiria žmogų nuo gyvulio, yra labai nedaug. Kilniausi žmones 
tai labai kruopščiai saugo, žemiausi – labai lengvai praranda.“351. Todėl jei Lietuva nenori būti tik 
vakarietiškos kultūros marionetė ir mėgautis tikrais ar tariamais jos privalumais, didesnį dėmesį 
savo vidaus politikoje ji turėtų skirti  dvasinių vertybių puoselėjimui.  
Atsargesnė turėtų būti Lietuva ir rinkdamasi užsienio politikos partnerius. Nesvarstant visų ES ir 
JAV santykių niuansų, galima tik spėti, kad Lietuvai, kaip kontinentinės Europos atstovei, 
Vokietijos laikysena arabiškų kraštų atžvilgiu turėtų būti artimesnė, negu Didžiosios Britanijos ar 
JAV. 
Žymus olandų fizikas, Nobelio premijos laureatas Hendrik A. Lorentzas sakė: „Aš didžiuojuosi, 
kad priklausau tautai, kuri yra per maža tam, kad darytų dideles kvailystes.”352  Šie žodžiai visiškai 
tinka ir Lietuvai. Mes esame per maži, kad galėtume daryti įtaką globaliems procesams. Bet 
pakankamai dideli, kad bandytume juos suvokti. Ir nedarytume didelių kvailysčių. 
 
Išvados 
 
Šiame skyriuje konfliktas tarp Vakarų ir islamo visų pirma traktuojamas kaip konfliktas tarp 
tradicinės ir modernistinės kultūrų. Moderniosios kultūros apologetų požiūriu, tradicinės kultūros 
yra atsilikusios ir netolerantiškos, modernioji Vakarų kultūra, tradicinių kultūrų požiūriu, yra 
degradavusi. Tarp šių kultūrų egzistuojantys skirtumai liečia ir istorines jų formavimosi aplinkybes,  
ir fundamentinių pasąmonės struktūrų, ar dievų, formavimosi ir raiškos ypatybes. Islamas šias 
struktūras formuoja tikėjimo, Vakarai – proto pagalba.  
 
Svarbus konflikto tarp Vakarų ir islamo aspektas – idėjų kova. Ideologijų srityje konfliktas tarp 
Vakarų ir islamo yra konfliktas tarp liberalizmo ir religinės ideologijos. Šios ideologijos skiriasi 
požiūriu į asmenybę, visuomenę, būtį. Visais šiais klausimais  ideologijos yra ne šiaip skirtingos – 
jos nesuderinamos. Liberalizmo įsigalėjimas reiškia religijos mirtį, religinės ideologijos  
įsigalėjimas reiškia liberalizmo mirtį.  
 
Religingų kraštų gyventojai ir vyriausybės galėtų žiūrėti į Vakarų kultūros krizę abejingai ar net su 
užjauta, jei ne šiai kultūrai būdinga ekspansijos dvasia. Globalizacija dabarties pasaulyje visų pirma 
yra sekuliarizuotos Vakarų kultūros plitimas. Neįmanoma naudotis Vakarų mokslo ir technikos 
laimėjimais, vakarietiška demokratija ir neperimti vakarietiškų vertybių ar gyvenimo būdo. Todėl 
tuose regionuose ir  valstybėse, kur religija vaidina svarbų vaidmenį ir  žmogaus, ir tautų gyvenime, 
globalizacija sutinka ir sutiks aršų pasipriešinimą. Abiem pusėms ir visai žmonijai katastrofiškų šios 
priešpriešos padarinių galima išvengti tik didinant savitarpio supratimą ir vengiant radikalių 
konflikto sprendimo būdų. 

 
351 Meng Thu. A History of Chinese Philosophy. London: Methuen, 1993. P. 318. 
352 Cituojama iš: Einstein A. Ideas and Opinions. New York: Bonaza, 1953. P. 76. 



 125 

Pabaiga 
 
Žmogaus požiūris į sudėtingesnius dvasinius reiškinius pirmiausia priklauso nuo jo išvystymo. 
Kiekvienas pasaulyje mato tik save, ir mums neduota matyti daugiau negu esame. Ypač tai teisinga 
religijos atžvilgiu. Kvailys joje mato tik kvailystes, šiek tiek proto turintis žmogus įžvelgia 
racionalų grūdą, o yra ir tokių, kuriems religija – aukščiausia individo ir visos žmonijos dvasinės 
evoliucijos pakopa. Būtent pastarųjų individų  pažiūroms  pagrįsti  ir parašyta ši knyga. 
 
Knygoje remiamasi prielaida, kad savęs pažinimas – trumpiausias ir patikimiausias kelias į Dievą. 
Kaip teigia arabų išmintis, „pažįstantis save pažįsta savo Viešpatį“. Šiek tiek kitais žodžiais tą pačią 
mintį formuluoja Evangelijos pagal Tomą autorius: „Kai pažinsite save, tuomet ir jūs būsite pažinti 
ir žinosite, jog esate gyvojo Tėvo sūnūs. O jei nepažįstate savęs, tuomet jūs esate varge ir jūs patys 
esate vargas. “353 
 
Savęs pažinimas – tai psichikos pažinimas. Analitinė psichologija, kurios idėjomis daugiausiai 
remiamasi šioje knygoje, išskiria dvi pagrindines psichikos dalis – sąmonę bei pasąmonę ir 
postuluoja pasąmonės prioritetą prieš sąmonę.  Dalis pasąmonės turinių susiformuoja kaip 
individualaus patyrimo rezultatas ir sudaro vadinamąją individualią, dalis – kaip grupinio, ar 
kolektyvinio patyrimo rezultatas ir sudaro vadinamą kolektyvinę pasąmonę.  
 
Sąlyginai galima išskirti tris pagrindines kolektyvinės pasąmonės sudedamąsias dalis ir, 
atitinkamai, formavimosi šaltinius: biologinį, socialinį ir transcendentinį. Biologinė sudedamoji 
susiformuoja, vieną vertus, iš instinktų, antra vertus, – priešistoriniais laikais gimusių psichikos 
struktūrų. Biologiniam sluoksniui priklauso tai, ką Freudas įvardijo kaip Id, įvairios fobijos (vorų, 
gyvačių baimė), „beprotiška narsa“ (wut, menos) ir pan. Su tam tikromis išlygomis biologinam 
sluoksniui priklauso ir Jungo bei jo mokinių išskirti archetipai.  
Biologinė sudedamoji vaidina didesnį ar menkesnį vaidmenį praktiškai visų žmonių gyvenime, 
tačiau žmogui evoliucionuojant vis svarbesnės jo psichikoje tampa ne įgimtos, o konkrečioje 
istorinėje kultūrinėje terpėje suformuotos psichikos struktūros. Ypač reikšmingos tokios struktūros 
yra religijoje. Kaip polemizuodamas su Jungu rašė Franklis, „religiniai pirmavaizdžiai – ne mumyse 
snūduriuojantys, biologiniu būdu paveldėti archetipai; tai tradiciniu būdu perimti pirmavaizdžiai iš 
mūsų religinės kultūrinės aplinkos. Šis vaizdų pasaulis nėra įgimtas, tai mes esame į jį gimę“354.  
Socialiai determinuotos psichikos struktūros formuojasi kaip kolektyviai atliekamų veiksmų – 
apeigų, ritualų rezultatas. Šių veiksmų metu patiriami jausmai „nusėda“ kolektyvinėje pasąmonėje 
ir iš ten veikia individualias psichikas. Ritualas (li) – fundamentinė tradicinės kinų  kultūros sąvoka. 
Trumpai, bet intensyviai ir grėsmingai specifinės pasąmonės struktūros buvo formuojamos 
fašistinėje bei komunistinėje visuomenėse.  
Trečia psichikos sudedamoji – transcendentinė, ji pasireiškia kaip  juslinį pasaulį peržengiančių 
idėjų sistema. Galima ginčytis dėl šios sistemos ontologinio statuso, tačiau kažin ar kas abejoja, jog 
kiekvienoje visuomenėje buvo ir yra žmonių, kurių gyvenimus formuoja ne biologiniai poreikiai, ne 
socialinės normos, o idėjos. Ne atsitiktinai Jungas išskyrė du archetipų aspektus:  viena vertus, jie 
instinktų tęsinys, kita vertus – Eono laikais susiformavusios idėjos ar  pirmavaizdžiai.  
 
Priklausomai nuo to, kokios pasąmonės struktūros dominuoja  viename ar kitame individe, galima 
išskirti labai daug ir įvairių žmonių tipų, kurie skiriasi  interesais, poreikiais, vertybėmis. Siekiant 
geriau atspindėti tarp įvairių grupių egzistuojančius psichologinius skirtumus, knygoje įvedama  
kolektyvinio komplekso sąvoka. Ši sąvoka knygoje vartojama dviem viena kitą papildančiomis 
prasmėmis. Pirmiausia kolektyviniams kompleksams priskirtini tie patys skirtingų žmonių 

 
353 Evangelija pagal Tomą. Filosofijos istorijos chrestomatija. Viduramžiai. P. 57. 
354 Франкл В. Человек в поисках смысла. С 55. 



 126 

psichikose atpažįstami, nuo sąmoningų jų pastangų nepriklausomi ir kryptingai šių žmonių ego 
veikiantys psichiniai deriniai.  Tad visi psichiatrijoje žinomi kompleksai, pradedant Oidipo ir 
baigiant ateivių,  yra kolektyviniai. Kolektyviniams kompleksams priskirtinos ir įvairios dvasios, 
demonai, dievai. Antras kolektyvinio komplekso aspektas – tai bendras daugeliui žmonių psichikos 
sluoksnis. Galima kalbėti apie socialinius, kultūrinius, ideologinius, religinius kompleksus. Jei 
pirmu atvėju kompleksai gali reikštis kaip tam tikros sąlyginai autonomiškos jėgos, linkmės, 
potraukiai,  antru – tik kaip tokių jėgų, linkmių, potraukių sistema.  
 
Yra žmonių, kuriems pasąmonės egzistavimas toks pat realus kaip ir sąmonės, tačiau nemažai ir 
skeptikų. Knygoje plėtojama idėja, kad žmogaus santykis su pasąmone priklauso nuo psichologinių 
jo ypatybių, pirmiausiai nuo atvirumo pasąmonei.  Jungas požiūrį į pasaulį siejo su asmenybės 
priklausymu vienam ar kitam psichologiniam tipui. Pagal jo pateiktą klasifikaciją atviriausi 
pasąmonei yra intuityvaus tipo žmonės. Tačiau intuicijos sąvokos nepakanka, norint bent kiek 
išsamiau atspindėti santykių su pasąmone įvairovę. Atvirumas pasąmonei yra platesnė sąvoka už 
intuiciją. Visi intuityvaus tipo žmonės atviri pasąmonei, tačiau daugelio pasąmonė skleidžiasi ne tik 
kaip intuicija, bet sunkiai suvokiamais ir dar sunkiau įvardijamais jausmais, vaizdiniais, norais. 
Knygoje išskiriami keturi pagrindiniai atviros pasąmonės žmonių tipai ir pateikiamos trumpos jų 
charakteristikos.   
 
Nemažai individų niekada nepatiria jokių iš pasąmonės išplaukiančių jėgų poveikio todėl, kad jų 
ego gerai integruotas į toje socialinėje terpėje vyraujančiius ar bent jau egzistuojančius 
kolektyvinius kompleksus. Pavyzdžiui, visi komunistinėje visuomenėje gyvenantys žmonės, kurių 
ego gerai integruoti į komunistinį kompleksą, nepatiria jokių iš pasąmonės išplaukiančių jėgų 
poveikio. Tačiau, kad tokia integracija būtų įmanoma, kažkas turėjo komunistinį kompleksą sukurti, 
o kūrė jį atviros pasąmonės žmonės. Kažkas devynioliktame amžiuje turėjo patirti nuolatinį 
pasąmonės spaudimą, kuris galų gale išsiliejo į naują socialinę teoriją. Realizuodami šią teoriją, 
žmonės sukūrė naują visuomenę su savo ideologija, mitologija, socialinėmis bei teisinėmis 
institucijomis. Psichologinis šios visuomenės atitikmuo – kolektyvinis kompleksas, todėl gerai į 
kokį nors kompleksą integruoti ir pasąmonės vaidmenį jų gyvenime neigiantys žmones primena 
lėktuvu skrendančius ir orlaivio egzistavimą neigiančius keleivius.  
 
Dar viena svarbi palyginti silpno pasąmonės poveikio daugumos žmonių sąmonei priežastis – vis 
stiprėjanti Vakaruose socialinė dezintegracija. Nykstant socialinėms grupėms, nyksta  ir šių grupių 
kurtos, palaikytos bei puoselėtos pasąmonės struktūros. Silpnėjant kolektyvinių kompleksų reikšmei 
visuomenės gyvenime, ego jaučiasi vis bejėgiškesniais. Savižudybės knygoje traktuojamos kaip 
vienas iš  ontologinės, biologinės, socialinės ir psichologinės dezintegracijos padarinių.   
 
Knygoje išskiriamos ir plačiau nagrinėjamos keturios religijos funkcijos: terapinė, moralinė, 
pasaulėžiūrinė ir ontologinė. Šių funkcijų reikšmė ir vaidmuo konkrečių žmonių gyvenime  
pirmiausia priklauso nuo to, kokiam kolektyviniam kompleksui priklauso ar kokių pasąmonės jėgų 
poveikį patiria jų ego. Taip, biologiniamis vertybėmis savo gyvenimą grindžiam  žmogui kalbėti 
apie religiją tas pats, kas žuvį mokyti važinėti dviračiu.  Antra vertus, net menkiausią transcendento 
dvelksmą patyręs žmogus ieško, blaškosi, nenurimsta, kol neranda atsakymo į jį kankinančius 
klausimus. Amžininkų teigimu, sufijus Šamsadinas nevalgė ir nemiegojo, kol nesužinojo Tiesos: 
„Kodėl aš turėčiau valgyti ir miegoti? Jei Jis ims kalbėti su manimi ir aš suprasiu, kodėl buvau 
sukurtas, iš kur atėjau ir kur einu, tumet aš valgysiu ir miegosiu.“355. Terapinė religijos funkcija 
pirmiausia pasireiškia tuo, kad ji suformuoja aukščiausius ir žmogaus,  ir visuomenės raidos tikslus 
ir pateikia tų tikslų realizavimo priemones.  

 
355 Bayat M.J. Sufijų šalies pasakojimai. Kaunas: Mijalba, 2003. P. 140–141. 



 127 

 
Priešingai Freudui, teigusiam, kad „žmogaus vystymuisi nereikia jokių kitų paaiškinimų, skiriančių 
jį nuo gyvulio vystymosi“356, knygoje įrodinėjama, jog dvasinė ir atskiro individo,  ir visos 
žmonijos evoliucija yra palaipsnis perėjimas nuo biologinių poreikių prie socialinių, ir nuo 
pastarųjų – prie transcendentinių. Pradinėse žmonijos raidos pakopose pasąmonė tarnauja 
biologinėms  vertybėms paskleisti ir įtvirtinti, tačiau kuo labiau žmogus tolsta nuo gamtos, tuo 
įvairesnes ir specifiškesnes pasąmonės struktūras kuria ir palaiko. Tam tikroje dvasinės raidos 
pakopoje atsiranda mokymai, ne tik neskatinantys „natūralių“ žmogaus polinkių, bet jiems 
prieštaraujantys. Taip, vietoje žmogui kaip biologiniam padarui įgimto siekio pirmauti teigiamas 
tarnavimas kitiems, vietoje neapykantos priešams – meilė, vietoje paniekos silpniems – užuojauta ir 
pan. Ypač tai ryšku moralėje.  
 
Knygoje išskiriami keturi pasaulietiškos ir keturi religinės moralės tipai. Pirmajam pasaulietiškos 
moralės tipui priklauso jėga, antrajam – įstatymais, ar platesne prasme, teisė, trečiajam – protu  
besivadovaujantys žmonės. Ketvirtojoje pakopoje esantys žmonės savo elgesį grindžia jausmais: 
artimo meile, užuojauta, gailestingumu, sąžine, kartais – pareigos vykdymu. Jei pirmų trijų 
pasaulietiškos moralės tipų atstovai gali nepatirti jokių iš pasąmonės kylančių jėgų poveikio,  
ketvirtajam priklauso tik atviros pasąmonės žmonės.  
Pirmoji religinės moralės pakopa – gyvenimas harmonijoje su pasauliu. Priklausomai nuo to, kaip 
suvokiama pasaulį tvarkanti ar harmonizuojanti jėga, galimi keturi pagrindiniai šioje moralinės 
raidos pakopoje esančių individų  veiklos principai: neveikimas (u wei), žalos nedarymas (ahimsa),  
paklusnumas moraliniam dėsniui, paklusnumas Dievo valiai. Kita religinės moralės pakopa – 
atsakomybės už pasaulyje pasitaikantį, o neretai ir vyraujantį blogį prisiėmimas. Pagrindinis 
trečiojoje religinės moralinės evoliucijos pakopoje esančių žmonių veiklos principas – kitų 
padarytos žalos atlyginimas, kuris gali reikštis labai įvairiai, pradedant ligonių slaugymu ir baigiant 
nepelnytu sėdėjimu kalėjime. Faktiškai tai reiškia savanorišką kančios prisiėmimą. Ir pagaliau 
aukščiausią dvasinę evoliucijos pakopą pasiekusiam individui išnyksta skirtumas tarp gėrio ir 
blogio, melo ir tiesos, grožio ir bjaurumo. Viskas, ką daro šio tipo žmonės, yra Gėris, Grožis, Tiesa. 
 
Daugelio religingų žmonių moralė reiškiasi kaip tam tikras jausmas, specifinė nuostata ar paskata ir 
nereikalauja rimtesnio teorinio pagrindimo, tačiau nereti atvejai, kai kolektyvinė pasąmonė 
objektyvuojasi moralinę žmogaus veiklą aiškinančia ir grindžiančia pasaulėžiūra. Religinė 
pasaulėžiūra, viena vertus, remiasi filosofija, kitą vertus – mitais.    
 
Mitai – specifinė naratyvo forma, kurianti bemaž integralų pasaulio paveikslą, nurodanti žmogaus 
vietą jame, aiškinanti, kodėl vienoje ar kitoje situacijoje individas privalo elgtis taip, o ne kitaip. 
Mitai visuomenėje atlieka įvairias funkcijas, iš kurių knygoje plačiau nagrinėtos trys: orientacinė, 
integracinė ir pasaulėžiūrinė. Orientacinė funkcija pasireiškia tuo, jog mitai vaidina svarbesnį ar 
menkesnį vaidmenį grindžiant teorinę  ir praktinę žmogaus veiklą. Integracinė funkcija pasireiškia 
tuo, kad mitai nurodo žmogaus vietą socialiniuose ar ontologiniuose deriniuose ir pagrindines 
integracijos  formas bei būdus. Pasaulėžiūrinė funkcija pasireiškia tuo, jog mitai sudaro didesnę ar 
mažesnę pasaulėžiūros dalį. Pagrindinį pasaulėžiūros srityje egzistuojantį dėsningumą galima 
suformuluoti taip: kuo platesnė pasaulėžiūra, tuo daugiau joje mitologinių elementų.   
 
Kitas religinės pasaulėžiūros šaltinis – filosofija. Dar Sokratas teigė, kad filosofavimas – 
mokymasis mirti. Šia prasme filosofija susipina, o neretai ir susilieja su religija. Svarbus religijos, 
kaip ir filosofijos tikslas – sukurti tokią pasaulėžiūrą, pagal kurią mirtis būtų, jei ne geidžiama,  tai 
bent jau nebaisi, tik jei filosofijos arsenalas siekiant šio tikslo gana ribotas – racionalūs 

 
356 Freud S. Beyond the Plesure Principe. In Gay P. (ed.) The Freud Reader. New York, London: W.W.Norton and 
Company, 1989. P. 615.  



 128 

išvedžiojimai, kartais – moralizavimas, geriausiu atveju – ypatingai sveiko proto reikalavimams 
neprieštaraujantis gyvenimo būdas, tai religija visą teorinę ir praktinę žmogaus veiklą pajungia 
realizuoti  konkrečioje socialinėje kultūrinėje terpėje kaip aukčiausiais suvokiamiems tikslams. 
Ontologinė religijos funkcija ta, kad ji stengiasi suformuoti tokias pasąmonės struktūras, kurios 
persmelktų juslinį žmogaus suvokimą ir suteiktų galimybę laikiname pasaulyje įžvelgti amžinybės 
daigus.  
 
Knygoje grindžiama idėja, kad sąmonė vaidina svarbų, o neretai lemiamą vaidmenį formuojant 
fundamentines pasąmonės struktūras. Gali būti, kad egzistuoja visai žmonijai bendras pasąmonės 
sluoksnis, Kristaus įvardijamas kaip „jumyse esanti šviesa“, budizme „vaiskioji šviesa“ ir pan. Gali 
būti, kad šio sluoksnio atskleidimas savyje ir yra pagrindinis, o faktiškai vienintelis žmogaus 
gyvenimo tikslas. Tačiau kiekvienoje kultūrinėje istorinėje epochoje ši šviesa atsikleidžia savaip. 
Gimdamas žmogus patenka į tam tikrą socialinę kultūrinę terpę ir joje vyraujančios pažiūros lemia 
jo pasąmonės ypatumus. Vienokia yra senovės kinų pasąmonė, kitokia – egiptiečių, dar kitokia –  
dabartinių lietuvių. Tai reiškia, kad nėra pasąmonės be ją struktūruojančios sąmonės. Pasąmonė yra 
struktūruota taip, kaip struktūruojama, o struktūruojama  ji kalbos pagalba.  
Nors kalba vaidina labai svarbų vaidmenį struktūruojant pasąmonę, tačiau jos reikšmės, kaip tai 
daro Lacan, negalima pervertinti. Jei pasąmonė būtų struktūruota tik kaip kalba, ji ir reikštųsi tik 
kaip kalba, tačiau pasąmonė skleidžiaisi ir kaip jausmai, norai, paskatos, vaizdiniai. Sąlyginai 
galima išskirti du pasąmonės struktūravimo etapus: įvardijimą ir įtvirtinimą. Kalba – pagrindinė ir 
faktiškai vienintelė pasąmonės turinių įvardijimo priemonė. Pasąmonės struktūros įtvirtinamos labai 
įvairiomis priemonėmis, iš kurių knygoje, be verbalinės kūrybos, nagrinėjamas imitavimas,  valia ir 
tikėjimas.  
 
Tikėjimas struktūruojant pasąmonę vaidina dvejopą vaidmenį. Viena vertus,, tikėjimo dėka kieno 
nors subjektyvioje sąmonėje gimę psichiniai turiniai tampa objektyvūs. Tikėjimas sulaužo tarp 
įvairių ego egzistuojančias pertvaras ir sukuria objektyvų psichikos sluoksnį. Antra vertus, tikėjimo 
dėka objektyvios vaizduotės struktūros formuoja jusliniame pasaulyje vykstančius procesus. 
Juslinio pasaulio formavimas tikėjimo pagalba įmanomas todėl, kad ir pasąmonėje, ir jusliniame 
pasaulyje vykstančius reiškinius formuoja tą pati skirtingose istorinėse kultūrinėse epochose 
skirtingai įvardijama energija ar jėga. Susiformavusi ar išsikristalizavusi kolektyviniuose 
vaizdiniuose, ši energija „velka“ paskui save juslinį pasaulį. Dažniausiai šiai energijai duodami 
vardai – „Dievas“, „Amžina meilė“, „Buda“, „Dao“. Visi šie vardai tampa veiksmingi, kai  tikima 
jų veiksmingumu. Pradžioje mes tą jėgą įvardijame, po to įžvelgiame ją pasaulyje, o dar vėliau 
patiriame jos poveikį. Tokiu būdu, tikėjimas ir yra ta jėga, kurios dėka objektyvūs vaizduotės 
turiniai lemia jusliniame pasaulyje vykstančius procesus.  
 
Tikėjimas – specifinė psichinės energijos rūšis, kuri objektyvuojama per vaizduotės turinius. 
Santykis tarp vaizduotės ir juslių priklauso tik nuo tikėjimo kiekio: kas nors gali gyventi jusliniame 
pasaulyje, bet tikėti, pavyzdžiui, dvasiomis. Kas nors gali tikėti ne tik dvasiomis, bet amžinuoju 
gyvenimu; toks žmogus gyvena tarsi dvejuose pasauliuose: šiame, jusliniame, žemiškajame ir 
viršjusliniame, amžinajame. Šiems žmonėms tinka apaštalo Pauliaus pateiktas apibrėžimas: 
tikėjimas – nematomo realumas; ir pagaliau žmogus gali ne tik tikėti viršjusliniu pasauliu, bet ir 
matyti jį jusliniame, juslinį pasaulį suvokti kaip religinės vaizduotės dalį. Tokiu būdu, stiprėjant 
tikėjimui, silpnėja juslinio pasaulio vaidmuo; galutiniame tikėjimo evoliucijos etape vaizduotės 
struktūros pilnai suformuoja žmogaus juslinį suvokimą, ir toks žmogus mato, girdi, jaučia tik 
vaizduotės struktūras. Konkrečios tikėjimo formos – į ką tiki konkretus individas ar bendruomenė – 



 129 

šiuo atveju vaidina tik antraeilį vaidmenį. Kaip rašė Ibn Arabi: „Viešpats visur, ir nėra nieko, 
išskyrus tikėjimus“357. 
 
Kultūros istorija knygoje traktuojama religinės, kultūrologinės ir psichologinės paradigmų 
aspektais. Religinė paradigma išskiria du kultūros raidos etapus – iki ir po Apreiškimo, ir dabartinę, 
ypač Vakarų kultūrą, traktuoja kaip nuopuolį. Pagrindiniai požymiai – deontologizacija ir 
desakralizacija. Deontologizacija reiškia, kad žmogus palaipsniui išjungia save iš būties konteksto, 
jį vis mažiau domina gyvenimo prasmės, amžinybės, Dievo problemos. Pagrindinė dabarties 
Vakarų problema – kaip daugiau pagaminti ir daugiau suvartoti, pagrindinis dabarties mitas – 
žmogaus visagalybės mitas. Ryškių, neretai stulbinančių, mokslo ir technikos pasiekimų fone 
blėsta, blanksta ir slenka į nebūtį fundamentiniai kažkada žmonių gyvenimus lėmę ir formavę 
vaizdiniai.  Jungas rašė: „Mes gyvename mūsų pačių sukurtos elektros šviesoje ir, kas komiškiausia, 
tikim ar netikim Saulę.“358 
 
Desakralizacija reiškia, kad plečiantis pasaulietiškoms vertybėms, siaurėja šventumo sritis.  M. 
Eliade rašė: „Šiuolaikinis nereligingas žmogus prisiima visiškai naują egzistencinę situaciją: jis 
laiko save vien istorijos subjektu bei objektu ir atsisako turėti reikalų su bet kokiu 
transcendentiškumu. Kitaip sakant, jis nepriima jokio kitokio žmogiškumo modelio, pranokstančio 
žmogaus būtį tokią, kokią galima pažinti nagrinėjant įvairias istorijos situacijas. Žmogus save ugdo 
pats ir tampa tobulesnis tiek, kiek desakralizuojasi pats ir kiek desakralizuoja pasaulį. Šventybė yra  
jo laisvės kliūčių kliūtis. Savimi jis taps tik tada, kai desakralizuos save iš pat pašaknų. Jis bus 
laisvas tik tada, kai jau bus nužudęs paskutinį dievą.“359 Tačiau dievų žudynės nepraeina be 
pėdsakų.  Dievai miršta skausme, ir tas skausmas vis dažniau ir aštriau perveria atskirų individų 
likimus. Geriausias įrodymas – vis didėjantis Vakaruose  psichinėmis ligomis sergančių žmonių 
skaičius.   
Kultūrologinės paradigmos sklaida pirmiausiai priklauso nuo kultūros sampratos. Jau kultūros 
mokslų pradininku laikomas Vico sukūrė „amžinosios istorijos“ koncepciją, pagal kurią žmonijos 
aušroje vyravo vaizduotės dėka kuriamas mitologinis pasaulėvaizdis, o pabaigoje – racionalus 
barbarizmas. Kultūrologines Vakarų saulėlydžio koncepcijas plėtojo Osvaldas Spengleris, 
Jaspersas, Herbertas Marcouse. Šioje knygoje kultūra traktuojama kaip vertybių sistema. Kultūros 
krizė šiuo atveju pasireiškia, viena vertus,, kaip vertybių vaidmens žmonių gyvenime menkėjimas, 
antra vertus, – vertybių, o tuo pačiu ir kultūros jusliškėjimas. Moralės krizė šiame kontekste 
traktuojama kaip natūralus ir dėsningas vertybių krizės padarinys.     
Tradicinėse kultūrose kultūrologinė paradigama išplaukia iš religinės, o psichologinė – iš 
kultūrologinės. Ryškiausias pavyzdys Indija, kurios dvasinis paveldas tapo prieinamas Vakarams 
daugiausia Svamio Vivekanandos dėka. Patys Vakarai neturėjo kultūrologinės iš religijos 
išplaukiančios paradigmos –  gnostikų ar Bőhme’s bandymai sukurti savo krikščioniškąja tradicija 
besiremiančią kultūrologinę terminiją pripažinimo nesulaukė. Šioje situacijoje atsivėrė dvi 
galimybės – arba paneigti krikščionišką paradigmą, kaip tai darė Freudas, Adleris ir daugelio kitų 
psichologijos krypčių atstovų, arba naujausius psichologijos laimėjimus įrašyti į tradicinį Vakarų 
kultūros raidos kontekstą, kaip tai padarė Jungas. Pirmu atveju tektų pripažinti, kad visa 
ikikrikščioniškoji ir krikščioniškoji Vakarų istorija tėra  nesusipratimų ir klaidų virtinė. Išeitų, kad 
žmonės tūkstantmečiais tikėjo nesąmonėmis, meldėsi  tuštumai, garbino nieką. Antru atveju, 
tikinčio žmogaus psichikoje vykstantys procesai tyrinėjami objektyvios ar kolektyvinės psichikos 
raidos kontekste.  
 

 
357 Смирнов А. В. Великий шейх суфизма: опыт парадигмального анализа философии Ибн Араби. С. 93. 
358 Letters of C. G. Jung, Volume 2: 1951–1961“ (Bollingen Series XCV:2), p. 5. 
359 Eliade M. Šventybė ir pasaulietiškumas. Vilnius: Mintis, 1997. P. 144. 



 130 

Psichologinė kultūros istorijos analizės paradigma grindžiama dviem pagrindinėmis prielaidomis. 
Pirmiausia, tai dar Herakleito suformuluota ir Jungo išplėtota idėja, jog priešybių egzistavimas – 
būtina individo, visuomenės, gamtos egzistavimo sąlyga. Kiekvienoje kultūroje, istorinėje epochoje 
susiformuoja savo opozicijos ar opozicijų sistemos.  Taip pagrindinėmis tradicinės indų kultūros 
opozicijomis galima laikyti tikrovę ir iliuziją (atmaną ir maja),  konfucionistinės – tarp tobulo ir 
žemo žmogaus, krikščioniškosios – tarp amžino ir laikino gyvenimo ir pan. Pagrindinė visiems 
laikams ir visoms tautoms būdinga opozicija – tarp sąmonės ir pasąmonės. Šios opozicijos poliai 
įvardijami bendriausiomis,  tuo pačiu ir migločiausiomis sąvokomis: būtis – nebūtis, chaosas – 
harmonija, tapsmas – tuštuma. Žmogaus psichika – scena, tiksliau, arena, kurioje kovoja, 
susirūšiuoja, susiharmonizuoja ir prieš sąmonės teismą stoja įvairios iš pasąmonės kylančios jėgos. 
Šios kovos rezultatas ir yra žmogiškasis pasaulis, jo dangus ir žemė, meilė ir neapykanta, negandos 
ir džiaugsmai. Kiekviena sąmonės pergalė šioje kovoje – žingsnelis būties harmonizavimo link, 
kiekvienas pralaimėjimas – duoklė chaosui, nebūčiai, mirčiai. Religija – kvietimas dalyvauti kuriant 
pasaulį. Ateizmas – atsisakymas tai daryti.  
 
Antra kultūros raidos analizės prielaida liečia psichikos struktūrą. Be abejo, praktiškai visos, ir 
Rytų, ir Vakarų  filosofinės ar psichologinės mokyklos išskiria tam tikrus psichikos elementus ir 
tyrinėja sąveiką tarp jų. Archetipinė psichologija postuluoja kolektyvinių kompleksų egzistavimą. 
Kolektyviniai kompleksai atlieka instinktų pakaitalo vaidmenį ir pasireiškia kaip tam tikroms 
žmonių grupėms bendri psichikos sluoksniai. Instinktai nesidomi individais, nes tarnauja tik rūšims, 
panašiai ir kolektyviniai kompleksai žmonių gyvenimus pajungia ar pavergia tam tikrų grupių 
išlikimo  tikslams. Priėmus tokią prielaidą, tautų istoriją galima traktuoti kaip tam tikrų kompleksų 
– religinių, ideologinių, kultūrinių – kaitą.  
 
Jei istoriją traktuotume kaip kolektyvinių kompleksų kaitą, neišvengiamai kyla klausimas apie šią 
kaitą reguliuojančius dėsningumus. Jungas akcentavo kompensacijos dėsnio svarbą psichikos 
raidoje. Išties kompensacija – svarbus, bet tik vienas  psichikos raidos aspektas. Prieš 
kompensuojant turi būti kas nors, kas kompensuojama. Tas „kas nors“ – visoms gyvoms sistemoms 
– ar tai būtų graužikų rūšis, ar individualus ego, ar kolektyvinis kompleksas – įgimtas siekimas 
įsitvirtinti, dominuoti, plėstis. Knygoje plėtojama idėja, kad santykiuose tarp kompleksų, be 
kompensacijos, svarbų neretai ir lemiamą vaidmenį vaidina plitimo dėsnis. Viena ryškiausių šio  
dėsnio iliustracijų pastarųjų dešimtmečių istorijoje – besaikė racionalizmui atstovaujančios Vakarų 
kultūros plėtra pasaulyje. Antra vertus, susiformuoja ir tokią  plėtrą kompensuojančios tendencijos – 
augantis domėjimasis okultizmu pačioje Vakarų kultūroje ir nuožmėjantys jos santykiai su tikėjimu 
paremta islamo kultūra.  
 
Atsižvelgiant į tai svarbia archetipinės psichologijos tyrimų kryptimi tampa istorijos psichologija.  
Kol kas ryškiausi, bet ir daugiausiai abejonių keliantys, bandymai šioje srityje priklauso 
psichoanalitinės krypties atstovams.  Eriksonas Liuterio biografijai skirtoje knygoje teigia, kad 
„Hanso sūnus (Martynas Liuteris – S. J.) religijoje ieškojo to, ko nerado pačiame Hanse“360. 
Kadangi religija – pagrindinė, gal faktiškai ir vienintelė M. Liuterio interesų sritis, išeitų, kad 
autoritarinis jo tėvo charakteris suvaidino nemenką vaidmenį atsirasti protestantizmui ir jį skleisti. 
Plėtojant šią mintį reikėtų pripažinti, kad  didžiausių Europos valstybių armijos daugiau kaip 
trisdešimt metų braidė po purvą, liejo kraują, degino kaimus ir miestus tik tam, kad išspręstų 
Liuterių šeimos, konkrečiai, tėvo ir sūnaus santykių problemas. Panašiai yra Frommo pateiktos 
Hitlerio  ir Heinricho Himmlerio charakterių analizės atveju361. Be abejo, abu šie, kaip ir absoliuti 
dauguma žmonių, turėjo tam tikrų destruktyviais įvardijamų charakterio bruožų, tačiau manyti, kad 
tokie bruožai suvaidino bent kiek reikšmingesnį vaidmenį fašizmo raidoje – tikrai naivu. Istorijos 

 
360 Eriksonas E. H. Jaunasis Liuteris: psichoanalitinė istorinė studija.  P. 119. 
361 Fromm E. Žmogaus destruktyvumo anatomija. Vilnius: Vaga, 2008. II tomas. P. 170– 207; 268–357. 



 131 

psichologija, kaip mokslas, galimas tik tuo atveju, jei analizuos ne išimtis, o dėsningumus, tai yra 
ieškos ne išskirtinių istorinių veikėjų charakterio ar biografijų bruožų, o aiškinsis, kokių jėgų 
reiškėjais jie buvo. Be abejo, bet kokio istorinio judėjimo atsiradimą ir sklaidą nulėmė daugelis 
socialinių, ekonominių, politinių faktorių, jų analizė tebelieka  atitinkamų mokslų užduotis. Istorijos 
psichologijos tikslas – atskleisti gilumines kolektyvinėje pasąmonėje glūdinčias jėgas, kurių išraiška  
yra šie judėjimai. Pagrindinis ir faktiškai vienintelis istorikams turintis reikšmės šių judėjimų vadų 
psichologinis bruožas – atvirumas pasąmonei. Vadais tampa tie, kurie geriausiai išreiškia daugelio 
žmonių pasąmonėje glūdinčius ir jų pačių ne visada suvokiamus jausmus, norus, mintis. Kaip teigė 
Jungas, „tikri vadai visada vedami“362. Veda juos iš kolektyvinės pasąmonės besiveržianti ar bent 
besisunkianti jėga. Pats Jungas atskleidė atgimstančio germanų ir skandinavų dievo Odino reikšmę 
fašizmo psichologijos sklaidoje. Faktiškai be Odinu įvardijamo  archetipinio vaizdinio fašizmo 
susiformavimui turėjo reikšmės daugelis kitų vokiečių ir europiečių  bendrai pasąmonėje glūdėjusių 
psichinių derinių. Jų analizė –  tyrėjų laukiantis  uždavinys.  
 
Kita svarbi archetipinės psichologijos tyrimų kryptis – pasąmonės struktūrų tinklaveikos 
visuomenėje tyrimai. Daug tūkstantmečių žmones vedė dangų ir žemę, gyvąją ir negyvąją gamtą 
sukūrę dievai. Prasidėjus industrializacijai dirbtinės pasąmonės struktūros palaipsniui išstumia 
natūralias. Įžengiame į  mechaninės pasąmonės erą. Koks vaizduotės bendrai ir fundamentinių 
vaizduotės struktūrų likimas mechaninės pasąmonės sąlygomis? Tai taip pat išsamių tyrimų 
reikalaujanti problema. 
 
Sąmonė ir pasąmonė – kaip diena ir naktis. Dieną mes jaučiamės palyginti ramiai ir saugiai, bet 
nematome žvaigždžių. Naktis mus baugina ir keri. Mums įprastas dienos pasaulis naktį išnyksta, 
arba matome tik neryškius jo kontūrus. Galima pragyventi visą gyvenimą ir nepamatyti žvaigždžių, 
tačiau jei jas pamatome, jos mus patraukia ir žavi, tada pradedame jas tyrinėti. Šis tyrinėjimas 
palaipsniui keičia visą mūsų pasaulio vaizdą. Mes pradedame suvokti, kad mūsų planeta – tik 
nedidelė kosmoso, Visatos dalelė, o visas mums įprastas jaukus dienos pasaulis – tik mažytis Būties 
fragmentėlis. Panašiai, tyrinėdami pasąmonę, įsitikiname, kad sąmonė – tik nedidelė psichikos 
dalis, iš visų pusių gaubiama galingų, kartais grėsmingų, kartais draugiškų jėgų. Galima netikėti, 
kad pasąmonė egzistuoja, kaip  galbūt kas nors netiki ir egzistuojant žvaigždes, bet dėl to pasąmonė 
neišnyks ir nenustos veikusi, o faktiškai  ir lėmusi mūsų gyvenimus. 
 
 

 
362 “Diagnosing the Dictators” – C.G. Jung interviu, duotas H. R. Knickerbocker. Kn. C. G. Jung 
Speaking: Interviews and Encounters, ed. William McGuire & R. F. C. Hull (Princeton University 
Press), p. 141–142. 
 



 132 



 133 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 


